

Date 6-9-18

ایاز اک

"ج" سادس

- ۱۷

کاچی :-

تفسیر البخاری

زمانی :-

06-09-2018

جامعہ :-

جامعہ الحدیث افغانستانی حیدر آباد

العلم بالتلکرار :-

قول ایتاز العالی الحقوص

ایا ز اک

سے - وادا لفوا الذين و امسوا قالوا اهنا:- اس آیت سے  
کس جیزرا بیان سے؟

ج اس آیت سے منافقین کے معاملات لو جو مؤمنین  
اور کفار کے ساتھ ہوا کرتے تھے۔ اور منافقین کے مذہب  
اور منافقین کے نفاق کو بیان کر دیا گیا:-

سے - اس آیت سے پہلی والی آیت میں "آمنا" (ومن الناس من  
یقول آمنا بالله و بالیوم الاخر) ذکر ہے۔ اور اس آیت میں  
بھی "آمنا" کا تذکرہ سے یقین تکرار لازم آرہا ہے:-  
اس کی وجہت فرمائیں؟

ج پہلا جواب:-

پہلی والی آیت "ومن الناس من یقول آمنا" میں منافقین  
کا معنیہ نتابت سے۔ اور مؤمنین کے ساتھ لقاء نتابت ہیں  
سے۔ جبکہ دوسری آیت میں منافقین کا مؤمنین کے ساتھ  
لقاء نتابت سے کوئی کسر طرح منافقین مؤمنین کے ساتھ عمل  
کرنے کا تکالیف کرتے ہیں:-

دوسری جواب:-

پہلی آیت میں منافقین کا اقرار سان (حدوث  
ایمان) کا ثبوت سے اور دوسری آیت میں "رہمہ-لی قلب"  
(خلویں ایمان) کا ثبوت سے۔

اس جواب پر 2. دلیلیں

پہلی دلیل:-

علماء مفسرین نے اس طرح تفسیری سے۔ کہ پہلی  
آیت سے منافقین کے "حدوث ایمان" کا ذکر ہے  
اور دوسری آیت میں "خلویں ایمان" کا ذکر ہے  
دوسری دلیل:-

منافقین جب اپنے سرداروں کے پاس جاتے  
ہیں۔ ان لوگوں کے میں کہ "انہا معلم" یعنی ہم تمہارے پاس  
ساتھ ہیں۔

تو اس سے بتہ یہ چلتا ہے کہ مؤمنین کی تلذیب  
کی۔ اور تلذیب اس وقت لہلائے گئی جب تمہاری کی بوسے  
نو معلوم ہو گیا۔ دو نو آیتوں میں "آمنا" کی تکرار ہیں  
سے:-

س ۲۔ وَإِذَا لَقُوا الْذِينَ دَأْمَنُوا تَالُوا أَمْنًا ۚ اسْأَيْتَ مَا شَانَ  
نَزَولَ تَحْرِيرِكُمْ مِنِّي ؟

ج ۲۔ یہ آیت سارکہ عبد اللہ بن ابی وغیرہ من افیین کے  
حق میں نازل ہوئی۔

ایک بار بیویوں نے صحابہ رضی اللہ عنہم اگزوں  
لی ایک جماعت لوگوں تر دیکھا۔ تو عبد اللہ نے بدلے  
حدائق اکبر رحمی اللہ تعالیٰ عنہ کے باتحو لوپڑا اور بولا۔  
خوش آمدید آپ حدائق بسے۔ بنی نسیم کے سردار اور  
شیخ الاسلام سردار علیہ السلام کے ساتھی اور ابنی جان وہاں  
کو سردار علیہ السلام کیلئے قربان کرنے والے کو۔

ب) حضرت

محمد رحمی اللہ تعالیٰ عنہ کے باتحو لوپڑا بولا۔ خوش آمدید  
آپ بنی عدی کے سردار ہیں۔ خاروں آپ والقبہ سے  
آپ دہن میں مخفیوں ہیں۔ اور آپ بنی ابنی جان وہاں  
سردار علیہ السلام کیلئے قربان فرماز والے کو۔

ج) حضرت

علی رحمی اللہ تعالیٰ عنہ کے باتحو لوپڑا بولا۔ خوش آمدید۔  
لہ آپ سردار علیہ السلام کے بھائے ہیں۔ آپ سردار  
علیہ السلام کے علاوہ بنی یاشم کے سردار ہیں۔

د) حضرت علی

رحمی اللہ تعالیٰ یعنی فرمایا۔ اے عبد اللہ ! رب سے دُر  
نفا ق جھوڑ۔ وہ بولا کہ اے علی آپ یہ کیوں فناتے  
ہیں۔ بمار ۱۱ بیان تو آپ حضرات کی طرح ہیں۔

ج) صحابہ

کرم علیہم الہماؤں وہاں سے حل کئی۔ تو عبد اللہ ابنی جماعت  
کے کہا۔ لہ دیکھا ہیں نے لیا چال چلی۔ تو ان لوگوں نے  
عبد اللہ کی تعریف کی۔

تب یہ آیت نہ کہ نازل کوئی۔

س ۳۔ لقاء ما لغوي معنی تحریر فرمائے ؟  
ج ۳۔ لقاء ما معنی ہے۔ ملنا۔ اور۔ تسانی۔ آجانا۔ اور۔ متوجہ ہونا۔

ثہ ما مقول بطور دلیل کے۔ لقیتہ والا قیتہ۔

Date 25-11-18

یہ مقولہ کب ہما جاتا تھا  
اُس وقت ہما جاتا تھا کہ  
جب تو اُس ستمان یہ مستوجہ ہو۔  
اور لقاء۔

سے القيه (یعنی میں نے بھینٹا) سے۔

سے لقاء، مشتق اور القيه۔ مشتق۔ اب سوال یہ ہے کہ  
کہ مشتق اور مشتق منہ کے درمیان وجد مناسبت کیا  
ہے؟ تحریر کر لیں:-  
جب تو نے کوئی جنیں ساختے والی کی طرف بھینکی اور  
ساختے والے نے پلٹر کی تواب آکر اور ساختے والے  
کے درمیان ملاقات ثابت ہوئی۔

ہی تو وجد مناسبت

سے مشتق اور مشتق منہ کے درمیان:-

”واذا خلوا ایلی شنطینهم“

سے ”خلوا“ کے مشتق منہ اور اس کے معنی تحریر لیں:-  
”خلوا“ کے مشتق منہ ”زیل“ میں:- جو درج ذیل میں:-  
بیلا مشتق منہ:-

خلو۔ یہ ”خلوت بغلان و ایلیه“ سے مشتق

ہے:- اس کھوت میں ”خلوا“ کے معنی انفرادیت۔

”زیل“ میں:-  
”خلوا“ میں اس کا مطلب ایلی۔ کے ساتھ آجھا۔

”و کامشتق منہ و معنی:-“

”خلوا“ بہ ”حلاک رم“ سے مشتق

ہے۔ تو اس کھوت میں ”خلوا“ کے معنی ”زرنے“ کے

کوئی کے:-

مطلب:- جب وہ اپنے شیطانوں کی طرف جلد

جاتے، پس ”زرنے“ میں:-

”خلوا“ میں ”خلوا“ کا مطلب

اکی لانا درست ہے:-

اور اسی سے ”قرول خالیہ“ بھی ہے۔

تیرا مشق منہ و معنی :-

”خلوا“ بے خلوت بے سے مشق سے - تو اس مورت اس کے معنی مذائق کے بولے کے تو اس مورت میں آیت مطلب یہ کوئا :-

س 2 جب خلوا، مامعنی سخن مراد یا جائے تو اس مورت میں  
خلوا، مامحل تو الی کے ساتھ لانا درست ہنس سے  
حالانک آیت میں مدلہ الی کے ساتھ اکیا، بوا سے  
جب، تم خلوا سے مذائق کے معنی مراد یہ سے تو  
اس مورت خلوا، معنی انفقاء کے کوئا - الی انفقاء  
کے معنی کو تباخن سے -

مطلوب جب منافقین مؤمنین سے  
مذائق کی رانفقاء کو دیجئے :-  
تو اب خلوا، مامحل الی کے ساتھ لانا درست بوجائے گا -

س 8 الی ستی طینهم بہاں پر شیطان سے کیا مراد ہے ؟  
ج 2 پہلی مراد :-

ہماں پر شیطان میں سخرا وہ میں جو گھانے  
کر کش کرنے میں شیطان کی مثل بولی :- ایسے کہ اُنکے  
کافر قاتم کر رہے :-

رُبے رُبے منافقین مراد ہیں اور جو مؤمنین  
سے لئے ہیں وہ جھوٹے منافقین ہیں :-

س 9 منافقین کی املاحت شیطان الی طرف یہوں کی : الی شیطان  
کافر فرمادیتے ؟

ج 2 کفر میں مفترک ہیں اس وجہ سے منافقین کی  
املاحت شیاطین الی طرف کی :-

س 10 ”شیطان“ کا ”نون“ الی سے یا زائد؟ جواب للهیثے :-  
ج 1 نام سببیوں کے اس بارے میں 2. قول ہیں :-  
پہلا قول :-

شیطان کا نون الی سے اس مورت میں اسکا

مشق منہ شیطان سے بمعنی ذوری :-

مطلوب :- شیطان امداد سے ذور ہوا :-

دہلی :-

شیطان گانوں امداد سے اس بروجور دلیل کے عرب مقول "شیطان" کو اہم سے :-

ذور افول :-

شیطان گانوں زائد سے اس امورت میں اسما

مشق منہ شاطر کوٹا - بمعنی باطل بیلک :-

وجہ :- اس لئے کہ شیطان بیلک بوا اور جو بدلے کچھ عبادت کیں وہ سب سے باطل کوٹیں :-

" گلواہنا معلم "

س" مخالفین نے جب مؤمنین سے خطاب کیا تو جملہ فعلیہ کے ذریعہ اور شیاطین سے خطاب کیا تو جملہ اسمیہ کے ذریعہ اور جملہ اسمیہ کے ساتھ تائید بھی ذکر کیا تھا اور حالت انسانیہ بلاعنت کا امداد

سے جب مخاطب منکر ہو تو وہاں پر ملام کو مؤکد لانا واجب ہے اور مؤمنین کو منکر تھے لیکن پھر بھی تائید نہ لائی اور شیاطین کو منکر ہیں تھے لیکن پھر بھی وہاں پر بستے ملام کو مؤکد لایا ہے ایسا کیوں کیا؟

ج پہلا جواب :-

فعلیہ یہ حدوث اور تجدید برداریت فریاد سے تو مخالفین، مامؤمنین کو یہ بتانا مقدمہ تھا کہ ہم نے کافر تھے ہم اب مؤمن ہو گئے ہیں:- مخالفین اس حدوث ایمان مادعوی کرنا مقدمہ تھا اور حدوث مامعنی فعلیہ میں ہوتا ہے اس وجہ سے مؤمنین سے جملہ فعلیہ کے ذریعہ خطاب کیا۔

اور اسمیہ میں "دوام" اور استقرار، مامعنی

ہوتا ہے تو مخالفین مابینے برداروں کو بہ بتانا مقدمہ تھا کہ ہم بھی کافر ہیں اور اب بھی مافر ہیں۔

درج جواب :-

تاکید و مال برا لائی جاتی ہے جہاں پر سفارتم  
کی جانب و خواہش ہو۔

منافقین کو یہ خواہش بھی ہیں  
تھی کہ کس ایمان لائے۔ ہم سکھان ہو جائیے۔ جب منافقین  
کو یہ حیات ہیں تھی۔ تو منافقین نے مئین سے بغیر  
تاکید سے کلام کیا۔ صرف "آئشہ" کہا۔

تشریح جواب :-

بس اوقات تاکید اپنے کلام کو بخوبی رکھنے کی وجہ  
سے بھی لائی جاتی ہے۔ اپنی بات کو کمال در علوی کرنا ہمچنان  
کی وجہ سے بھی لائی جاتی ہے۔

اور منافقین کو اپنا کلام  
بخوبی رکھنے کی امروزت بھی ہیں تھی۔ اپنے کلام کو کمال در علوی کرنا  
ہمچنان کی آئید بھی ہیں تھی۔

جب آئید ہیں تھی تو کلام کو  
 بغیر تاکید کے ذریعہ:-

"انما خن مستقرزون"

س ۲۲ "انما خن مستقرزون" اس آیت کا مقابل آیت سے  
لما تعلق ہے؟  
ج پہلی تو جھی :-

"انما علکم" کی تاکید بن رہی ہے۔  
آیت "انما علکم" سے تاکید بن رہی ہے۔  
حوالہ:-

مئیدا و تاکید میں تو الفاظ و معنی ایسے بکریتے ہیں  
لیکن ان دونوں آیت میں الفاظ تو ایسے ہیں؟

جواب :-  
"انما علکم" میں معنی ہم تمہارے ساتھوں اس آیت  
کے معنی کو بخوبی رکھنے کے لئے منافقین نے بنا "انما خن مستقرزون"  
یعنی ہم تمہارے ساتھوں تو مئین سے تو ہم مذاق رکھنے والے  
ہیں۔

دواری توجیہی :-

انہا نحن مستصرعوں ۔ یہ آیت سابق آمد ہے۔ انا معلم ۔ مادرل حل بن ریسی میں ہے۔

وجہ :- ایشی لے جو بھی اسلام کی تحریر کرے اور مافرکہ جاتی ہے اور منافقین نے بھی مئوین کی مذاق اڑائی۔ تو منافقین بھی مافرکہ کر لیں۔

بدل مل وہ بوتی سے جو مصلح ۔ ماضی ہو۔ انا معلم ۔ ہم تو اس سے پیدا نہیں کو اک ہم تھا، سے ساعتوں میں یعنی یہم مئوین سے مذاق کرنے والے ہیں۔

تیریک توجیہی :-

انہا نحن مستصرعوں ۔ یہ جملہ منافق ہے۔ جب خاتم۔ جملہ منافق مرا لپتے ہیں تو وہاں ہر نیا جملہ شروع ہوتا ہے۔ بلغاء وہاں، ہر سوال مقدر کا جواب دیتے ہیں۔ کوائل :-

انا معلم ۔ جب منافقین نے اپنے سرداروں سے ہما تو ان کے بڑے منافقین کو سے شکر و شفہ بخوا۔ لہ تم تو ملائوں کے ساعتوں خاتم ہیں۔ ان کے وطنوں میں جاتے ہیں۔ ہر ختم بخارے ساتھی کیوں کر رہے ہوئے؟

جواب :-

منافقین کے اس شکر و شفہ کو دوڑ رکن سلیٹ جھوٹے منافقین نے کیا۔ انہا نحن مستصرعوں ۔ یہم تو مئوین سے مذاق کرتے ہیں۔ دراصل ہم تھا، سے ساعتوں میں

س۔ ۱۔ استهزاء۔ ماعنی اور مشتقہ منہ تحریر رہیں؟

۲۔ استهزاء کے معنی مذاق رہنا۔ کسی لوت بلطائیں جانا۔

۳۔ استهزاء کی اہل خفہ (بلطائیں)۔ اور خفہ۔ یہ مذہب سے ہے۔ اور مذہب ماعنی۔ نسل اسرائیل۔ یعنی جلدی رہنا۔

ہے:- بطور جملے اب ۔ ۲۔ محاورے بیشتر نہیں:-

۱۔ مذہب اخلاق:- یہ اس وقت بولتے جب بندہ اپنی جگہ پر بیٹھ جائے۔

۲۔ نافرہ تھریب:- یہ اس وقت بولتے ہیں جب کوئی اپنے کوارٹر ملکی اصولی ہے۔

الله يست赫ري بهم

لعلی ترجمہ: - اللہ تعالیٰ منا خفیں سے مذاقِ حرے مانے  
س ۱۴ قرآن مریم نے اللہ تعالیٰ تو عیب لھائے کہ اللہ تعالیٰ منا خفیں  
سے مذاقِ کرتا ہے۔ حالانکہ اللہ تعالیٰ تو عیب سے بارے

ج) مستقریٰ اسلیٰ ۴۔ تاویلات ہیں:-  
پہلی تاویل:-

اللہ تعالیٰ منافقین کو حیزاد بدلہ دے گا۔ اُس  
حیزاد ماجھو منافقین مُؤمنین سے مذاق کرتے ہیں :-  
کوئی :-

جب اس تھیڑا سے حراد جڑا، بدلتے مرا تھا تو جڑا  
کو اس تھیڑا سے تغیر کرنے کی وجہ سیا سے، جڑا تو جڑا  
سے تغیر کیوں نہیں لیا؟

جزاء کو انتھراو سے تبصیرنا یہ مجاز مسل  
کے طور پر کہے۔ لفظی بصر مجانستہ، بصر شغل کی وجہ  
سے "جزاء کو انتھراو سے تبصیر پایا ہے۔ قرآن باز  
میں تو اس طرح کی بست مثالیں ہیں:-  
جزاء ایسا کہ سیئہ سیئہ مثیلہ:-  
و ملروا و ملکر اللہ:-

دوسرا جواب :-  
جزاء کو استھناء سے اس وجہ سے تعجب لیا جائے  
اللہ تعالیٰ منافقین کو اُنہی جزاء کے گا۔ جتنی منافقین  
کے مُؤمنین سے مذاق کیے گے۔

مئو میں سے تماق گرنسے ہا و بال اُنہے تعالیٰ نہ فھیں  
جڑا بے گا:- "یسفیری سے مزاد و بال نے سے۔ یعنی:-

اللہ تعالیٰ منافقین در حقا، ت اور ذیل  
مرے ٹا۔ اور " استغفار " کا لازم بھی ہی ہے۔ یعنی:-  
منافقین کا مؤمنین سے استغفار، ترنا یہ ملزوم ہے۔

اور اسها لازم ہے۔ حسیر و ذلت سے۔ اور مذائق۔ مرنے کی  
مزاحی بھی تھوڑی بکونی ہے۔ کہ اسکو ذلیل کرنا۔ حسیر کرنا۔ اُنکی  
ستکھر کے نزدیک کوئی حیثت بہیں، کرنی۔  
اور منافقین کی اللہ

تعالیٰ نے نزدیک کوئی اوقات بہیں تجویز تو اللہ تعالیٰ نے  
منافقین کو ذلیل و رسواد کیا:-  
جو تھی تاویل:-

اللہ تعالیٰ استغفار مرنے والوں کے معاملہ سے طرح  
منافقین سے معاملہ فرمائے گا:-

یا دُنیا میں یا پھر آخرت میں معاملہ فرمائے گا:-  
دُنیا میں سطح معاملہ فرمائے گا:-

دُنیا میں تو منافقین پر مسلمانوں کے  
احکامات جاری رہیں گے۔ یعنی:- منافقین نوسلماں کوں کی  
مسجدوں سے کوئی رول بہیں، اور نہ ہی اسلامی کاموں  
میں شرکت کرنے سے ممانعت۔ مرنے پر بعد کفن دفن و پر  
سارے احکام ان پر جاری جس سے وہ سمجھتے تھے کہ مسلمانوں پر بھارا  
دبدبے خوب جلا۔ مگر مرنے پر بعد قبر میں جب داخل کوں گے۔  
تو پرستہ محل ہے گا:-

آخرت میں سطح معاملہ فرمائے گا:-

آخرت میں اللہ تعالیٰ منافقین سے  
سطح معاملہ فرمائے گا۔ مارے منافقین بولائیں جیسے جیسے میں۔ میں  
ان سلئی جنت مارروازہ کھول دیا جائے گا۔ تو منافقین خوش  
بیوں گے کہ دروازہ بھارے لے کھولا سے۔ جب منافقین دروازے  
کے باس دیکھیں گے تو دروازہ بند کر دیا جائے گا۔ تو منافقین  
شرمندہ ہوں گے یعنی:-  
ذلیل:-

قولہ تعالیٰ:- خالیوم الذين ءامنوا من الکفار ينحلون۔

(سورة المطففين : آیت 34)

سے۔ یستغرنی۔ یہ "مسخرون" لفظ کی رعایت نہ ہے، ہوئے۔ یستغرنی،  
ہما۔ تو یہ دلوں جملے ہوئے۔ اور دو جملوں کے مابین حرف عاطفہ  
ہوتا ہے۔ میں یہاں پر حرف عاطفہ تو ذکر بہیں ہے؟  
ج۔ یستغرنی۔ کو جملہ مستافقہ بنایا۔ اس بناء پر حرف عاطفہ نہ

نے بیان کیا۔  
سیونکہ۔ استغفاری۔ بے فعل ہے۔ اور فعل حذف  
اور تجدید برداشت لڑتا ہے۔

اللہ تعالیٰ تو حیزادہ نے ما  
متوکل ہے۔ منافقین نے مؤمنین سے استغفار کیا۔ اللہ تعالیٰ  
نے مؤمنین کو اجازت نہ دی کہ تم جائز ان سے بدلہ لواور تم  
بھی جائز ان سے استغفار کرو۔

بلکہ مؤمنین کی طرف سے خود اب  
تعالیٰ ان کو جواب دے رہا ہے۔ اور اس سے یہ بات معلوم  
ہوئی کہ اللہ تعالیٰ کے استغفار کے مقابلہ میں منافقین کا  
مزاق بالکل کم اور بیکار ہے۔

اسی بناء پر، اللہ استغفاری بھی نہ  
ہے۔ سیونکہ اللہ تعالیٰ "استغفار" کو دیدا لڑتا ہے۔ منافقین  
سے کبھی کسی حالت میں استغفار فرمایا کبھی سی حالت میں  
نہیں:-

قولہ تعالیٰ :- "أَوَلَيَرُونَ أَنَّهُمْ يَقْتَلُونَ فِي حَلَّ  
عَامٍ مُّرَدٍّ أُو سِرِّينَ" :- (سورہ التوبہ آیت 127)

"وَيَمْدُدُ طَهْرَ فِي طَهْرِنَا نَفْسَنَا لِعَمَّوْنَ"

س ۱۶ "یمدد" ما مشتق میں لایا ہے؟ وظاہر لیسا تھو لکھئے؟  
ج "یمدد" یہ "مد الحجیش" اور "أُمرہ" سے مشتق ہے۔  
یہ روحاں کے اُن وقت بول رجاتے ہیں۔ جب بندہ سی جیسی  
کو زیادہ کر دے یا رہبوط کر دے۔

اور "یمدد" سے یہ (تعددت

ا سرائج والا راض" یعنی میں نے جراغ اور زمین کو زیادہ کیا)  
ہے:- پہ معاورہ اُس وقت بول رجاتا ہے۔ جب بندہ جراغ  
کے اندر تیل کرال کر اور زمین کے اندر کھاد کرال کر۔ جراغ و زمین "کو زیادہ پافوں کریں" :-

س ۱۷ "یمدد" المد فی الْعُمَر سے کیوں مشتق ہیں سے؟  
ج "یمدد" المد فی الْعُمَر سے مشتق ہیں سے اُسکے ۲

وجوہات میں۔ وہ دونوں وجہات درج ذیل میں :-  
دہلی وجہ :-

"الحمد لله رب العالمين" کیسا تھا اتنا سے۔ لیکن بہاں کہ ہنس آیا۔  
جسے :- اصلی لے :-

دہلی وجہ :-  
اپنے لئے تقریباً قراءت میں "یہ دھرم" سے۔  
یعنی اللہ تعالیٰ ہنس مدد دیتا ہے کہ اس قراءت میں بھلی اسکا  
حشق منہ۔ الحمد لله رب العالمین سے۔

جس طرح بعض آیات

بعض آیتوں کی تفسیر کرتے ہیں۔ ممکنہ ایسی طرح بعض  
قراءتیں یہ بعض قراءتوں کی تفسیر کرتیں ہیں۔  
جسے :- ماقبل قراءت نے، قراءت کی تفسیر کی :-

س ۱۸ معتبرلہ نے یہاں کہ "یہ ماقابل اللہ تعالیٰ کو بنانا درست ہے" سے  
اصلیت کہ "سرشی پر مدد کرنا۔ یا سرشی میں دھل دینا۔ یہ افعال قبیل  
میں ہے۔ اس فعل کی نسبت اللہ تعالیٰ کی طرف کرنا درست  
ہے؟" ہے؟

ج ۱. دھل دینے کی نسبت "اللہ تعالیٰ لیکن طرف کرنا درست ہے۔  
اسکی ۲. توجہات میں۔ جو درج ذیل میں :-  
دہلی تاویل :-

یہ دھرم فی طبعنا نہیں۔ اس آیت مطلب یہ ہے کہ  
اللہ تعالیٰ نے منافقین سے اُس سرپاٹی، انعامات، کوروں میں سے  
جو اللہ تعالیٰ نے مؤمنین پر کیے ہیں۔ اور منافقین کو اللہ تعالیٰ  
نے ذیل و رکواہ کیا۔ منافقین کے کفر اور اہمار کی وجہ سے۔  
اور اللہ تعالیٰ نے منافقین سے توفیق کے راست کو رکو کر دیا۔  
جب توفیق کا راستہ روک دیا تو این کے دل سیاہ کوئے۔  
جب دل سیاہ ہوئے تو منافقین سرپاٹی میں بھٹکتے ہوئے:-

دہلی تاویل :-  
سرپاٹی فعل کی نسبت معتبرلہ نے اللہ تعالیٰ لیکن طرف کرنا  
پہ مجاز مرسلاً کے اعتبار سے ہے۔ مطلب :- اللہ تعالیٰ افعال  
کا خالق ہے۔ اور صفت بھی ہے۔ جب اللہ تعالیٰ ہے تو رات  
تعالیٰ نے شیطان لعین کو یہ قدرت۔ دی کہ شیطان منافقین

کو تمراہ رے۔ اور ان کی رہی تو مزید زیادہ رے۔ منافقین  
کو تمراہ رنے کے قریب شیخان سے تو شیخان مستحب قریب  
بنا۔ اس بناء پر اللہ تعالیٰ نے شیخان کو قدرت دی۔  
حیل:-

قولہ تعالیٰ:- وَاخْرُوْنَهُمْ يَمْدُونَهُمْ فِي الْهَمْ:-

(سورة الاعراف:- آیت 202)

اخوانہم:- شیخانوں کے بھائی۔ اس سے مراد:- مشکل کو  
شیخان تمراہی میں کھینچتے ہیں:-  
جو تاویل:-

"يَمْدُونَهُمْ بِيَأْمُلٍ "یہ میں سے بھی کہ اللہ  
تعالیٰ نے منافقین کو مہلت دی۔ اور منافقوں کو ان  
کی زندگی میں دھیل دی۔ ایسے لہو حبہ رارہ کوں اور اللہ تعالیٰ  
کی اطاعت کریں۔ لیکن منافقین سرسری اور اندر ہوں  
میں بڑھتے رہتے ہیں:-

معتزلہ نے اسی "يَمْدُونَهُمْ" کا مدلل  
"لِأَمْ حَذْفٍ" ہے:-

جیسے:- "واختار موسیٰ قوله" میں

"مِنْ حَذْفٍ" ہے:-  
جو تاویل:-

"يَمْدُونَهُمْ طَهْيَا هَمْ" سے مراد یہ کہ اللہ  
تعالیٰ نے منافقین کو اس وجہ سے مہلت دی کہ  
منافقین را ہو راست پر آجائیں۔ وہ اپنے عقدے کو  
ذرست کر سکیں: - حالت پہنچ لے منافقین سرسری  
میں بھکر رہتے ہیں:-

س" - "طھیان" مامعنی اور اسکی اہل تحریر کریں؟

ج" - "طھیان" مامعنی:-

کسی جیزہ مامراہی میں بڑھانا اور لفڑیں مغلاؤ،  
کر جانا۔ لفڑیں دوڑتاں حل جانا" :-

اہل:- آیہ جیزہ کو اس سے معان سے علیحدہ کر دینا:-

دھیل:-

قولہ تعالیٰ:- انا لہما طھا الہما حملنام:-

(سورة الحاقة آیت 11)

س ۲۰ ایسٹ نرے میں "یعنی" والفاظ استعمال کرائے اس مامنعتی تحریر کریں؟  
 ح "عفی" کا حقیقی معنی:-  
 "دل کے اندر کو "عمرہ" لئے ہیں۔  
 اور "عمرہ" کو اندر کے کوئی نہیں:-  
 "عمرہ" کا مجازی معنی:-  
 کسی معاملے میں جیزاں ہونا "اسلو  
 "عمرہ" کا بناجاہتا ہے۔  
 بطور دلیل کے رب کا محاورہ:-  
 رجل عمارہ و عمرہ:-

مرد بیشان و جیراں، کونے دالا:-  
 "اڑاں عصہاء" یہ اس زمین کو بناجاہتا ہے۔ جس میں لھاں  
 و نیڑہ کا نشان نہ کو۔ جسلو "بخبر زین" بناجاہتا ہے۔  
 جیسے:- اُعمی الھدی بالجھاٹیں العماہ:-  
 ترجمہ:- سنے بدایت کو اندر کے جا بلیں سے مخفی رکھا:-

}" اول ثالث الذین اشتروا الفللۃ بالھدی "

س ۲۱ ایسٹ نرے میں "اشتروا" کیا کوئی س۔ اس کا مرادی معنی  
 ح "اشتروا" کا مرادی معنی یہ ہے کہ  
 ۱- مٹا فقین نے گمراہی کو  
 بدایت کے لئے میں "اختیار لیا، پسند لیا:-  
 ۲- مٹا فقین نے گمراہی  
 کو بدایت سے بدل لیا:- یہ "اشتروا" کے مرادی معنی ہیں:-

س ۲۲ "اشتروا" کے حقیقی اور مجازی معنی تحریر کریں?  
 ح "اشتروا" کا ایک حقیقی معنی اور 2. مجازی معنی ہیں:-  
 حقیقی معنی:-

مٹن کو ضریح کر کے سامان رے بینا:-  
 ۱- جوست:- اگر دونوں عاقدوں میں سے ایک بیس تین  
 نقدی موجود ہیں۔ تو یہ مشتری اور دوسرا باائع بن  
 جائے گا:-

2. جھوڑت :- اگر دولوں فردوں کے بارے میں تھے تو جو کے طے تو وہ منتظری کوہا۔ جو بیع کا وہ باائع بنے گا:-

ای وہ سے بیع و شراء" دولوں "اہمداد" میں سے ہے۔ یعنی:- شراء کی حکم بیع اور بیع کی حکم شراء بول سکتے ہیں۔ مثلاً اختراء ماجازی معنی :-

"شراء" سے معنی تے رجتی ہے میں موزنا، اس چیز سے من موزنا جو ملے ہی سے اسے قبضہ میں ہو۔ عورت سے بعد بندہ اس چیز کو حفظ کر دو کری شی رہ لینا:-

مطلوب کرنا:- مذاقین ملے سلمان تھے۔ میں بعد میں اسلام حفظ کر کفر کو کر لیا:-  
سوال:-

"شراء" ماضی بتا یا کہ اس چیز سے من موزنا جو قبضہ میں ہو۔ حالانکہ "اسلام" تو ایسی چیز ہیں جس کو قبضہ کیا جائے۔ جب قبضہ نہ کو تو اسی سے مذاقین نے منہست موزنا؟ جواب ارشاد فرمائیں؟

جواب:- ایک چیز کے درے میں دو کی چیز لینا۔ اب دو کی وہ چیز جنکو اپنے درے میں اسے تعلق سلمان سے ہو۔ یا معانی، مفہوم سے ہو۔ اس میں کوئی حرج نہیں ہے۔ جب حرج نہ کو تو اختراء کی رفع ہو یا:-  
بطور دل کے شعر:-

اخذت بالجھعۃ رأساً زعرا  
میں نے باروں کے جوڑے کے بارے میں ایک سڑکوں  
جو کجھا تھا:- وبالذنایا الواخمارت الذری درا  
اور میں نے جملکے دار دانتوں کے بارے میں وہ دانتے ہے  
جو ملکے تھے۔ وبالطویل الهم عصر اجیزرا۔ اور بھی عمرتے  
بدرے لمنزور عمرتے ہی۔ کہا اشتراکی اسلام از تنہرا جیسا کہ  
نہ انسیتے۔ بدرے میں اسلام کو خریدا:-  
استدلال:-

شاعر نے بھی اپنے شعر میں اختراء کا لفظ استعمال فرمایا

۱۰۔ اشتروا۔ مادو را مجازی معنی :-

”اشتروا۔ سے مرا اُسی جیسی کی طرف

رغبت کرنا۔ جو اسکے علاوہ ہو :-

مطلوب :- جو جیسی اسے بآس سے

سے ہے اسما قبہ نہ سفر طہیں ہے۔ بس یہ سے لہ اس جیسی

علاوہ کسی اور جیسی کی طرف رغبت کرنا :- اس معنی کے مطابق ایت

ترجع یوں ہوا:- لیکن منافقین کے بآس ملے ہی سے ایمان  
ہنس چکا۔ منافقین نے تکریبی طرف رغبت کی:-

س<sup>23</sup> ملے مجازی معنی پر سوال تمام ہوا۔ لہ آپ نے یہاں اعراض  
کرنا اُس سے جو قبہ نہ میں ہو۔ اس سے یہ بات ثابت  
اُنی سے کہ منافق دسے سلمان تھے۔ بعد میں مافروخوئے حالانک  
اُبی بات پس سے نیونک اس سے ملے منافقین کی مفہومات  
کو ذکر لیا ہے، جب صفات کو بیان کیا ہے تو  
منافق دسے سلمان یہ سو سلتے ہیں؟

ج منافقوں نے فطری ہدایت کے بدے میں کھڑا ہی لو  
خزیدا سے۔ نیونک جو نک سردا، کوتا سے وہ فطرہ اسلام  
کر پیدا ہوتا ہے۔ منافق بھی خرچ میں فطرۃ اسلام کر پیدا  
کر لے گئے تھے۔ تکن بعد میں فطری ہدایت کے بدے میں  
کھڑا ہی کو خزیدا سے:-

س<sup>24</sup> دوسرے مجازی معنی کی وضاحت خرچ کر رہیں؟  
ج ایک جیسی کے علاوہ دوسری جیسی طرف لایج کرتے کوئی  
رغبت کرنا۔ اس سے مرا پیسے کہ منافقین نے تکریبی کو

ہدایت پر اختیار لیا، کھڑا کو ہدایت کر کر تکریب دے  
(یہی)، کھڑا کو ہدایت پر پسند لیا:- سے اس سے مرا پیسے

”فمازکت تجارتھم“

س<sup>25</sup> اس ایت ماقبل، الی ایت سے یہاں تعلق ہے؟

ج ”اشتروا“ سے اللہ تعالیٰ نے منافقین کو معنی

مجازی سے ذلیل و رسم و رسماء کیا۔ تو اسی مناسبت سے فہماز بخت تجارت فہم میں بھی اللہ تعالیٰ منافقین کو معنی مجازی سے ذریعہ ذلیل و رسم و رسماء کر رہا ہے۔  
بطور ذلیل کے شعر :-

ولہار ایسٹ النسر میز ابن دارجہ  
اور جب تو دیکھ مالہ بوڑھا بہ جوانی پر عالم بہ آئی ہے  
و عشق فی وسریہ جا س لہ مدد ری  
اور وہ ۱۰۰ سے دونوں گھوشنلوں میں زندگی نے زار رہا ہے اُ سلسلہ  
سیرا سینہ جوش سارا ۔  
ظہارت :-

اس شعر میں شاعر سامنے وارے کی بے عزتی کر رہا ہے۔  
میں اُ حدا کے ساتھ دلہنیں کر رہا ہے۔ بلکہ  
مجاز کے طور پر ذلیل کر رہا ہے لہ  
”ابن دارجہ“ کو کی  
لہستہ سے۔ اس سے شاعر نے جوانی حزادی کہ ”تیر کی جوانی  
ختم ہو گئی کہ اے تو بوڑھا کے کو دیکھ گیا ہے۔

س ۲۶ تجارت کے معنی قلم بزرگ فرمائے ہے اور ”رُنگ“  
کے بھی معنی خرچ کر فرمائے ہے۔  
ج تجارت کے معنی :-

رُنگ و شراء کے ذریعہ فائدے کے لواط  
کرنا۔ اسی لئے تجارت ہے میں :-

رُنگ کے معنی :-  
”اس الحال پر جو بڑھوئی، زیادتی کو اُ سکو  
”رُنگ“ یعنی فائدہ ہے میں :- اسی درج سے ”رُنگ“  
کو ”بُشْفَان“ بھی ہے میں :-

س ۲۷ فہماز بخت تجارت فہم ”رُنلو اُنلی تجارت“ نے نفع نہ دیا  
حالانکہ ”نفع یا نفعہ“ کو ہوتا ہے زندگی کے تجارت  
کو۔ میں ایسٹ کریں میں ”نفع“ کی اسناد تو تجارت  
کی خرف سے ہے؟

ج نفع کی اسناد تجارت کی خرف ”اسناد مجازی“ کے طور  
پر ہے۔ واقعی میں نفع یا نفعہ اسکا تعلق تاجیر سے

ہوتا ہے میں "معنی" میں وسعت پیدا کرنے کی وجہ سے "نفع" کی اسناد تجارت کی طرف ہی۔ اسلام نے تجارت بغیر تاجر کے ہیں، کو سکتی اور نہ تاجر بغیر تجارت کے بن سکتا ہے۔

معنی میں وسعت سطح ہے۔

1- وجہ:- اس طرح لہ تجارت تاجر سے ملی ہوئی ہے۔ گواہ ان درمیان لازم ملزوم بایا جا رہا ہے۔

تجارت، تاجر کو رازم ہے۔ اور تاجر کو تجارت لازم ہے۔

2- وجہ:- تجارت، تاجر کے مشاہدہ ہے۔ نفع اور نفعان کے سبب ہے۔

"وَمَا مَانُوا مُحْتَدِينٌ"

اور نافقین بِدَائِتِيْا فَتَّهُنَّ میں

س<sup>28</sup> "وَمَا مَانُوا مُحْتَدِينٌ" اس آیتِ کریمہ کی وضاحت فرمائیے؟

ج اللہ تعالیٰ نے مخالفین کو تجارت کے اُن راستوں سے ناواقف کیا جن راستوں کے ذریعے بندے کو نفع حاصل ہوتا ہے۔ اسلام کو تجارت کرنے کا سعید رأس المال۔

ملکت ہو اس سر نفع "حاصل" ہو۔ یہ تجارت کا تھا،

ہوتا ہے۔ میکن مخالفین نے ان دونوں حمیزوں (ا- رأس المال 2- نفع) کو خانع کیا۔

رأس المال سے اد:- مخالفین کے ہاتھ رأس المال

فطرہ سالمہ موجود ہی۔ اسلام کو قدرہ اسلام (درید اگر تاہیے۔ اسکے بعد اسلام بھی کو تمراہ بنا دیتے ہیں یا پھر سیدھے راستہ بر جلا دیتے ہیں)۔

نفع سے اد:- مختزل میں اللہ تعالیٰ

ما قرب نصیب ہوتا۔ جنت نصیب ہوتی۔ جنم سے بچ جاتے ہیں۔

یہ مخالفین نے ان دونوں حمیزوں کو خانع کیا

تو ان کے ہاتھ رأس المال باقی رہا ہی نفع۔ وہ رأس المال

جس کے ذریعے اور اس حق میں مدد و مارثابت ہوتا۔ کمال تک بیجھنے میں مدد و مارثابت ہوتا ہے۔

"مُشَهِّدُ كُمْثُلِ الْزَّكِيرِ اسْتَوْقَدَنَارا"

"منافقین کی حالت اُس شخص کی حالت کی طرح ہے جس نے اگر جلاں"

س 29 منہ کوڑہ ایسیت ریسہ مامقابل ایتوں سے یا تعلق ہے  
ومن الناس من يقول آمنا بالله سے لیکر مشعهم کمثل سے  
ہے ان ایتوں میں اللہ تعالیٰ نے بنزوں کو بتا دیا کہ  
منافقین جب مؤمنین سے ملتے ہیں تو یہست یہ جب  
کفار سے ملتے ہیں تو یہست یہیں۔ پس سب حقیقت حوال  
اللہ تعالیٰ نے بنزوں کو "عقلی" طور پر سمجھا یا۔ لیکن  
"مشعهم ... نارا" بھاں سے اللہ تعالیٰ منافقین کی حالت کو  
"خارجی مثال" بیان فرمائے سمجھا ہے۔ اسلامیہ لہ مثال  
وہاں اور بختلی میں زیادہ مدد مارنا تب تھوڑی سے  
مثال کی وہاں است: -

منافقین کی حالت اُس شخص کی حالت  
کی طرح سے۔ جس نے اگر کو جلا یا:-

مطلوب یہ سے کہ

جب نہ جنپل میں جاتا ہے اور وقت رات کا، کو تو  
بند اگر جلا یا سے کہ یہ اگر کی روشنی جب تک کوئی  
میں منزل بقہوڑتک بیٹھ جاؤ گا۔ جسے یہ اگر بچو  
گئی تو اب اُس بندے کو راست مانپت، میں جملے مانکے  
کوئی سارا سترہ سے اور اب میں لیا کروں۔

بھیں ای

طرح جب منافقین نے "امن" یا "آمن" کی اگر جلاں  
تو اسے ز عمر خاسد میں سمجھنے لگے کہ، بھاڑے ساتھ تو  
سلاموں جیسا سلوک کیا جائیا ہے۔ یہ تو سرچہ راست  
دزدیں۔ جسے یہ موت آئی۔ اُنکو بند کوئی تواب  
ہوتے جملے ہا۔ قبر میں ڈالا گیا عنزاں شروع ہوا۔ تو  
اُس وقت ان منافقین کی اکنکھیں کھلے گئیں کہ یہم  
نے کیا کیا: - یہاں اے لمحہ نہ ہو گا: -

س 30 مثال کو لانے کی یا وحی سے  
ایسیٹ کہ مثال دل میں زیادہ اثر کر لیں سے۔ اور بخت

رسمن کو مثال ذیل و رواد تردی سے ایک مثال کوئے  
تردی میں :-

س ۲۸ مثال وضاحت میں سطح زیادہ مدد مار ثابت کر لیے  
ج ۱ - مثال خیالی چیز کو ثابت کر دیتی ہے -  
۲ - مثال معموقی چیز کو محسوس کر دیتی ہے -  
اسی بناء پر مثال وضاحت اور بختی میں زیادہ مدد مار  
ثابت کوئی ہے -

اور لیٹر معاملات میں اللہ تعالیٰ نے  
ایسے لست میں مثالیں بیان فرمائی ہیں :- اور مثالیں  
ابیاء اور حلماء کے حکایت میں بعضی ظاہر کوئی میں ہیں :-

س ۳۲ مثال کے معنی بیان نہیں اور مثال کو سطح پڑھ کیے  
ج مثال اصل میں "نظیر" کے معنی میں  
عرفی معنی :-

ھر خوب المثال کو بھی مثال کہا گیا۔ مثال کے حور دے ساتھ  
مثال کو بیان کرنا :-

مطروح پڑھ کیے :-  
مثال کو ۳ طرح سے پڑھ سکتے ہیں -  
۱ - بیتل ۲ - نسل ۳ - متشیل  
جیسے :-  
↓ ↓ ↓  
بیتل نسل متشیل

مثال کے اصل معنی کے بعد ہر مثال لیٹنے استھارے کے طور  
کر کر "حال یا" "مرخصت" یا "مرخصہ" سلیے یا کیا :-  
مثال :- قوله تعالیٰ :- مثل الجنة التي وجد المتقون :-  
و لله المثل الاعلى :-

س ۳۳ "ذهب الله بنورهم . . . هم . . . چیز ما مزح "الذی . س اور  
چیز مزح کی مزح و احمد . حالانک راجح و مزح کے درمیان  
مطابقت ہمروں کی سے . . . یا تو مطابقت ہمیں ہے :-  
ج پہلا جواب :-

"الذی . . . بمعنی "الذین" کے سے جو کہ مزح  
ہے . . . اب راجح و مزح کے درمیان مطابقت باقی تھی .

دہیل:-

قولہ تعالیٰ:- وَخَلَقْتُمْ مَا لَذِكْرَ حَامِنُوا:-  
حَامِنُوا میں جمع کی تحریر سے اور مراجع "الذی" جو کل

واحد ہے۔  
دُوْرِ جواب:-

"مُسْتَوْقِد" اگر لوجلانے والا وہ کوئی جنس  
کوئی تو تحریر مراجع "معنی جنس" کی طرف ترکے گئے۔  
جو کہ جنس جمع سے اب مطابقت ہالی گئی۔  
تیسرا جواب:-

"الذی" سے پہلے اسها مضاف محفوظ سے  
جو کہ الفوج سے اور "الفوج" مراجع کا بھی اطلاق  
کوتلے سے تو اس امورت میں اعتراف رفع کو جائے گا۔

س ۲۶ "الذی" بمعنی "الذین" ہو سلتا سے یا "القائمون" بمعنی  
"القائمون" ہو سلتا سے؟  
ج "القائمون" کو "القائمون" کی حکم پر رکھنا جائز نہیں سے  
بھلی وجہ:-

س ۲۷ مسماوں "الذی" یہ حکم میں مقصود ہیں جو تابع  
مقصود تو صلیہ ہوتا ہے۔ اور مسماوں کو اس وجہ سے لایا  
جاتا ہے کہ حکم تعریف مضاف جائز۔

ا سکو "طوالت" دینا ما کوئی ناہر بھی نہ کو۔ اور تحریر  
مقصود تحریر کو "خفیف کرنا" بہتر ہوتا ہے۔  
د وکی وجہ:-

س ۲۸ مسماوں "الذین" میں ہوتا ہے۔ ملکہ ضریعہ ہوتا ہے  
ا ہم تا تو وہ برتا سے جو "افادیت" کے معنی میں سبق  
ہو۔ سلیں "افادیت" کے معنی تو "الذی" میں سبق  
ہیں۔ سے۔ جو اہم تا میں سے تو اس کا حق تو یہ سے  
کہ اس کی "جغ" نہ لائی جائے۔  
جیسے:- میں وہاں:- یہ دونوں مسماوں ہیں۔ سلیں یہ دونوں  
واحد اور مراجع میں کا بھیں۔

تو اسی طرح "الذی" مسماوں

و "جرویج" میں کا ہے:-

س ۲۵ ۰. الذی جمع سالم بے یا ہیں؟ وضاحت مزدوج  
۰. الذی جمع سالم ہیں بے۔

و جہ: - ایسے لہ جمع سالم میں تخفیف ہیں کوئی سے رہا اور  
"الذین" سے "الذی" ہو گیا۔ بھر "الذی" سے "ی" لو  
حذف کیا۔ تو "الذی" ہو گیا۔ بھر حرف "الف لام" براقتہار  
کیا۔ جو اسم فاعل و اسم مفعول بر "الف لام" ہوتا ہے سے  
"اکم موہول" کا ہوتا ہے۔

دوسری وجہ: -

جمع سالم حالت رفعی میں "واؤون" کے  
ساتھ آتی ہے۔ میں "الذی" تو حالت رفعی میں بھی یاد  
کے ساتھ آتی ہے۔

دلیل: -

قرآن میں "الذی" حرف "یاء" کے ساتھ  
آیا ہو اسے۔ کہاں بربھی "واؤون" کے ساتھ ہیں ایسا کو

ہے۔ "الذی" میں جو الفاظ کی زیادتی ہے۔ وہ حرف مفعی  
کی زیادتی کہلئے ہے۔

س ۲۶ ۱. مستوقد کے معنی اور مشتق منه تحریر مزدوج؟

ج ۰. استقاد کے معنی: - بھر لئے کوچاہا: - اور جھٹ لئے کھول

کی لوٹش رہنا: -

استقاد کے معنی: -

اگر ما بڑی سطح پر ہونا اور اگر  
ٹھللوں مابیند ہونا: -

النار کا مشتق منه: -

النار کے "نائز نور لورا" سے مشتق ہے۔

و جہ مناسبت: -

مشتق اور مشتق منه کے درسیان و جہ مناسبت۔ یہ سے

کہ نور میں بھی روشنی کوئی سے حرکت رہتی ہے۔ اسی طرح

اگر میں بھی روشنی ہوتی ہے اور حرکت والی طرف

ہوتا ہے۔

”فلما اهناقت ماحوله“

س ۶۷  
ج ۷۰  
”اهناقت“ کا مामلہ کون سے؟ وضاحت مدرس:-  
”اهناقت“ کو اگر متعددی مانی لے۔ تو اس مہورت میں  
اسکا ”مामلہ“ ہی ”آخر ہو گا۔ اور اسکا مرجع ”النار“ ہو گا۔

اس مہورت میں ترجمہ:-  
جب آگ نے خوب جھکایا اور  
پاس کی جگہ کو:-

دوسرا توجیہی:-  
”اهناقت“ کو اگر لازم مانی سے۔ تو اس مہورت  
میں اس فعل ”مَا“ کا مامن ”ما۔“ کو ”ما:-“  
اس مہورت میں ترجمہ:-

پس جب کہ جملہ کئی اس پاس  
کی جگہ:-

اعتراف:-  
اگر ماملہ ”ما۔“ کو بنائیں تو ”ما۔“ لفظوں اعتمدار سے  
مذکور ہے۔ اور ”اهناقت“ فعل مؤنث سے۔ تو فعل اور  
ماملہ کے درمیان توسیع سبب نہ رہئی؟

جواب:-

”ما۔“ سے مراد، مدلول ”اہمکی،“ و اشیاء سے  
اور یہ مجمع ہیں۔ اور صحیح تئونش کے حلقہ میں کوئی  
ہے۔ تو اس اعتمدار سے ”ما۔“ ماملہ بنا دیں کہ ”سو  
جاۓ لکھا۔“

یا پھر ”اهناقت“ کو لازم ماننے کی مہورت میں اسکا ماملہ  
”آخر النار“ ہو گا۔ اس مہورت میں ”ما۔“ کو ”ماحوله“ اہمکی  
کے معنی میں ہو گا۔ اور ”حوله“ منابع کو ہے۔ طرف کوئی  
کی بناء پر:-

یا بعض ”ما۔“ کو زائدہ مان لیے۔ اور ”حوله“ طرف ہو گا۔

س ۶۸  
ج ۷۱  
”حول“ کا معنی ”حکر“ ہے۔  
ای بناء ”حول“ کا معنی ”دور“ چکر لھانا۔“  
سال بھی چکر لھاتا ہے۔

زَهْبَ اللَّهِ بِنُورِهِمْ

س ۲۹ "زَهْبَ اللَّهِ بِنُورِهِمْ" تَرْكِيْبٌ طَامِ میں بیانِ واقع برایا  
سے؛ وہاں حادثت کے ساتھ خبر (مرس) ہے؛  
ج دوہلی توجیہی :-

"زَهْبَ اللَّهِ بِنُورِهِمْ" بہ مسائل ایت میں  
جو لفظ جو شرط ایسا ہے۔ اسکا جواب ہے۔  
دواری توجیہی :-

جملہ مستانف بکو گا۔ اس امورت میں ایسا  
سائل کے اعتراض میں جواب بکو گا:-  
اعتراض :-

سماں فقین کی ایسی کوئی نسیحت نہیں جس حالت کو  
اللہ نے "اگر" بھروسے دے کر سے تشبیہ دی؟  
جواب :-

وجہ تشبیہ یہ ہے کہ "مستوقد" نے اک لو  
بھروسے کا تو خوش بروگیا کہ اب سیدھا راست مل جائے گا۔  
اور سماں فقین نے بھی جیسے "اہنا" کی اک کو جلا بیا تو اسے  
زیعہ ناسد میں پڑے سمجھنے لگے کہ تم برا بیت ہے کیونکہ جسے مرجا  
لے کو قبریں انلو بنت لگ جائے گا۔

اس بناء عَلَى اللَّهِ تَعَالَى  
نے سماں فقین کی حالت کو "مستوقد" کے ساتھ تشبیہ دی۔  
تیسرا توجیہی :-

"کُمْلُ الْزَّكِيِّ اسْتَوْقَدَنَارًا" بدل منہ "زَهْبَ  
اللَّهِ بِنُورِهِمْ" بدل بکو گا۔

دواری اور تیسرا توجیہی میں "هِمْ" میں  
کامِ رجح "سماں فقین" بکو گا۔

س ۴۰ "زَهْبَ اللَّهِ بِنُورِهِمْ" لَوْجَبْ بدل پا میستانف بنایا۔ تو "فَلَمَّا" کا  
جواب لسلکو بنائے گیے؛ وہاں حادثت مرس؟  
ج "زَهْبَ اللَّهِ بِنُورِهِمْ" لَوْجَبْ بدل پا میستانف بنائے گیے تو  
اس امورت میں "فَلَمَّا" کے جواب کو محذف مانے گئے۔  
وہ "حمدت" محذف ہے :-

حیل :-  
قولہ تعالیٰ "فَلَمَّا" زَهْبَوا بہ "یوسف، ۱۵" اس ایت میں "فَعَلَوْا بہ ما فَعَلُوا مِنَ الْأَذْنِ" یہ حذف میں محفوظ ہے۔

حذف مرنے کی بھلی وجہ :-  
اختصار کی بناء پر جواب :-

حذف کرتے ہیں :-

دواری وجہ :-

التباس سے امن بانے کی بناء پر جواب  
محذف مانتے ہیں۔ یعنی:- اگر محذف ہنس مانتے  
تو پہالتباس ہوتا سرکہ "لما" کا جواب "انظفاث"  
ہے یا "ذھب اللہ بنوهم" ہے۔ یا "مذکت" سے۔ اس  
التباس سے امن بانے کی بناء پر جواب "محذف مانے"

ص ۴ ذھاب کی اسناد اللہ تعالیٰ کی طرف کرنا اس سے کیا مراد  
ہے؟

بھلی وجہ :-

ذھاب کی اسناد کرنا اللہ تعالیٰ کی طرف پر اسناد  
حقیقی سے۔ کیونکہ تمام افعال کا خالق اللہ تعالیٰ سے۔  
اس بناء پر "ذھاب" کی اسناد اللہ تعالیٰ کی طرف کی ہے  
اور اسناد حقیقی سے۔

دواری وجہ :-

"ذھاب" کی اسناد اللہ تعالیٰ کی طرف کرنا  
محاذی طور پر سے۔ میان پر فعل کی نسبت "سبت"  
کی طرف کی ہے۔ وہی سبب حقیقی سے اور دب  
حقیقی کبھی کبھار "خفی" ہوتا ہے۔ اور اسکے خصوصی  
سے واقف ہیں، کوتے:- جسے۔ بندے کا اگر کو  
بھانا۔ اگر بیٹھا کر جو اگر کو بھانا ہے۔ لیکن حقیقی  
کوئی اور سے:-

اور بعضی بھار "خفی" اپنا ہوتا سرکہ اسما متعین ہونا  
معلوم ہوتا ہے۔ جسے:- بارش یا، کوا کے ذریعے اگر کا  
بھوگاں:-

مسیری وجہ :-

بعنی میں مبالغہ کی وجہ سے ذھاب۔  
کی اسناد اللہ تعالیٰ کی طرف کی:- یعنی:- اللہ تعالیٰ نے  
آن کی روشنی کو بالکل طور پر لے لیا۔ جسکو اللہ تعالیٰ رجاء  
اُسکو بھر کون لا سکتا ہے:-

س ۴۲ "ذهب" نہایتی محمد ماصیف استعمال کیا۔ "ذهب" منزہ ہے  
ما صیف استعمال کریوں ہنس کیا،

ج "ذهب" اور "ذهب" کے معنی کے درمیان فرق ہے  
لہ "ذهب" میں لے جانے کے بعد "وادی" کو نہ کی اسید  
کوئی ہے۔ میکن "ذهب" میں بالکل لے جانا کو نہ ہے اور  
ایسا لے جانا کوتا سے کہ وادی کو نہ کی امیر بھی ہنس کوئی  
جسے:- ذهب السلطان بحالہ:- ماد شاہ نے اسکا سارا مال بالکل  
خاند کر لیا۔ ذهب اللہ بنور ہم

ج "ذهب" کے معنی ساتھو لے جانا، اور پلڑ  
کر ساتھو لے جانا۔ جسکو اللہ تعالیٰ پلڑ کر ساتھو لے جائے۔ تو  
عصر کوں کوتا سے جو اسکو وابس کرے:-

س ۴۳ "ذهب اللہ بھنو تھم" کیوں ہنس ذر لیا۔ حالانکہ "ہمزوہ"  
ما معنی بھی روشنی سے،

ج "ہمزوہ" بھی روشنی کوئی نہیں۔ اور یہ وہ روشنی سے جو مکمل  
اور مابنوت اور زیادہ کوتی سے۔ بمقابلہ "نور" کی روشنی سے  
اگر "ذهب اللہ بھنو تھم" ہستے تو اللہ تعالیٰ اُنکی مکمل،  
زیادہ روشنی لے لیا۔ میکن جھوڑ کی سے باقی سے۔ یوں سکتا ہے  
عصر وہ اسکو اگر "نھاڑ" بھر کائے۔

لکن جب "ذهب  
الله بنور ہم" ہما۔ تو اللہ تعالیٰ اُنکی بالکل روشنی لے لیا۔ اُنہیں  
حراب کو بھی لے لیا۔ نہ کہ اُنہیں حراب باقی سے جب اُنہیں  
حراب باقی نہ کوگا۔ تو دوبارہ سے کسہ اگر "لکھوڑ کائے" گے

"و ترکھم فی ظامنہ لایہمرون"

س ۴۴ "و ترکھم فی ظامنہ لایہمرون" اس آیت کا ما قبل والی  
آیت سے کیا تعلق ہے؟  
ج مذکورہ آیت ما قبل والی آیت کی تائید۔ اس روکی ہے  
کیسے؟

اس طرح کہ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا "ذهب اللہ بنور ہم"  
اللہ تعالیٰ منافقین کی روشنی کو بالکل طور پر لے لیا۔ اس بارے  
کو تجھتے کرنے کیلئے ارشاد فرمایا "و ترکھم فی ظامنہ لایہمرون"

الله تعالیٰ نے منافقین کو ایسی تاریخی میں چھوڑا کر دو  
کجو دیکھو بھی ہنس سلتے -  
جب کوئی روتی بھی نہ ہوگئی  
تو یہ کسی دل نہ لے :-

س ۴ "ظلمہ" کے معنی تحریر ترکی اور "ترک" کے معنی بھی  
بیان فرمائیں؟

ج) ظلمہ کے معنی :-  
"ظلمہ" مامنی تاریخی اندھیری ہے۔

"عدم روشی" ہے :-  
ترک کے معنی :-

"ترک" اصل میں "طرح" اور "خلی" کے  
معنی میں تھا۔

اعتراف :-

"ترک" تو ایک مفعول چاہتا سے حاصل  
آیہ ترکی میں تو ۲ مفعول ہیں۔ آیہ مفعول امریخ  
دوسرا مفعول عنصر امریخ؟

جواب :-

"ترک" اصل معنی سے عدول اور ہمیرت کے معنی  
کو منہض سے تاکہ افعال قلوب کے قاعِ حق، جانے  
اور افعال قلوب وسیعی ۲ مفعول چاہتا ہے۔  
دلیل :-

قولہ الشاعر:- فترکہ حزر المسابع ینشہ:-  
ترجمہ:- یہ نے اُسلو چھوڑا کہ دن کے اُس کو کھا رہے ہیں:-

س ۴ "ظلمہ" کو نکرہ، موماوف، مجمع لانے کی وجہ  
تحریر میں؟

ج) مجمع لانے کی وجہ:-

تاکہ ظلمہ کے خدعت و کمال دردالات ترکے کو یا  
ایسی تاریکیاں ہیں جو تہ بہتہ ہیں۔ بعض بعضاں سے ملی بھی ہیں۔  
نکرہ لانے کی وجہ:- تاکہ تھوڑی دردالات ہو۔

موماوف لانے کی وجہ:- ایسے کہ یہ ایسی خالص اندھیری  
ہے۔ جس میں دو شخص بھی آؤں میں کروں۔ قب بھی ہنس دکھ  
سلتے:-

س ۴۴ "لایہمرون" کے مفعول کو حذف کرنے کی وجہ  
ک्षرتراً مرتیں؟

ج: پہلی وجہ:-  
اختصار کی بناء پر "لایہمرون" کے مفعول کو  
حذف کیا:-

دوسری وجہ:-  
عمومیس کی بناء پر مفعول کو زرن کیا  
یعنی:- اگر "لایہمرون" فعل کے ساتھ کوئی مفعول زمر  
کر دیتے تو منافقین کو سلو توہین دیکھتے، کو ساتا سے اس  
ملاوہ تقایا کو دیکھتے۔ جب مفعول کو ہی زرن کیا تو  
عمومیس پایا گئی کہ کسی چیز کو ہین دیکھتے:-

س ۴۵ "شلھم" والی آیت منافقین کے ساتھ خاص سے  
یا عام سے؟

ج: پہلا احتمال:-  
"شلھم" والی آیت عام سے اس آیت  
میں "منافقین تو اولاً ہی شامل ہیں۔ لیونکر منافقین  
اگرچہ آئنا ہے تھے۔ لیکن اسے کفر، نفاق کو چھپاتے  
ہیں۔ جب اسے رہاروں سے ملنے تھے۔ اب تو قہ اسے اپنے  
کو ظاہر کرتے تھے۔

اور وہ لوگوں بھی شامل ہیں جو کمزی کی  
کو اس براہمیت پر ترجیح دیتے تھے جس برفطرہ اسلام  
پر بیدا کیا گیا ہو:-

اور وہ لوگ بھی شامل ہیں جو ایمان

"لے نے بھر ترتد" کو ہے تھے  
اور وہ لوگ بھی شامل  
ہیں جسکے ارادے تو اچھے تھے۔ لیکن ابھر ارادے کو خواہیں  
کے احوال کو ترجیح دی:-  
تو ان لوگوں کی روشنی کو اللہ تعالیٰ

دوسرہ احتمال:-

"شلھم" والی آیت منافقین کے ایمان کے  
ساتھ خاص ہے:- کس اعتبار سے، اس اعتبار سے جس

5) منافقین نے "امنا" بہا تو ان پر مسلمانوں جسے احتمام  
جاری ہو گئے۔ منافقین مسلمانوں کی تلوار اور خیزی سے  
امن پا گئے۔ اور منافقین غنائمتوں اور نمازوں میں خرید  
کرنے لگے۔

مکہ مکعب ایمانی فاریوں توبہ تھا۔ لیکن افتر  
میں انکلوپیٹ چل جائی گا۔ اُسوقہ - حضرت، نزارت  
اور شرمندگی سے سواد بخوبی تھے ہیں اُنے گا:-

منافقین کی حالت کو "ستو قدر کی آگ سے 20 مرے  
سے تشبیہ کیے:-

1- تشبیہ مرکب 2- تشبیہ مفروق

شبیہ مرکب:- منافقین کی حالت ستو قدر کی آگ  
↓ ↓

شبیہ بہ منافقین نے "امنا" بہا۔ دُنیا  
میں ان پر مسلمانوں جسے احتمام  
روشنی وغیرہ حاصل کی  
جاری ہوئے جگہ بھی حاصل کری  
↓ ↓  
اس کے مجموع فائزے کو اس کے مجموع فائزے سے  
شبیہ دری۔ اُنہے تعالیٰ نے

شبیہ مفروق:-

منافقین کی حالت ستو قدر کی آگ  
↓ ↓

شبیہ بہ آگ جسے حملائی  
1- "امنا" جسے بہا  
اسکو تشبیہ دی  
روشنی وغیرہ سے فائزہ  
انھیاں  
2- دُنیا میں بخوبی فائزہ  
1- اسکو تشبیہ دی  
آگ بخٹھنے کے بعد نہیں  
3- آفتر میں نہیں  
اسکو تشبیہ دی

"اہم بلسم عصی"

س ۴۹ "اہم و بلسم و عصی" کے معنی قلم بند فرمائے؟  
ج معنی الہام:-

جسے معنی بہیں کہ "قوت سماں" ماحراب ہونا:-

معنی البلسم:-  
بلسم "جمع سے اسی واحد" بلسم سے  
جسے معنی بہیں کہ "زبان کے بند ہو جانا" زبان بس لست آجائی  
معنی العصی:-

"عصی" جمع سے اسی واحد "عصی" سے  
جسے معنی بہیں کہ "دیکھنے کی قوت ماحشر ہو جانا" :-

س ۵۰ "اہم و بلسم و عصی" ما منافقین کو حلم لھانے کی وجہ خرگ

ج مان زبان، آنکو، ان ما اہم تر مقدمہ تو پہ تھا کہ  
کان کا تو پہ کام تھا کہ "توجہ کرنے سے حق سننا"

زبان "کام تو پہ سکتے حق یو لنا"  
آنکو "ما مقدمہ تو پہ تھا کہ" حق دیکھیں، نشانیاں دیکھیں  
جب ان اعفاء میں پیدا ہوتے ختم ہو گئی تو وہ اعفاء  
اللہ تعالیٰ کے نزدیک بیکار ہیں۔

یا، و منافقین کے مان و  
زبان و آنکو میں پیدا ہوتے مفقود ہیں:- ای بنا پر "اہم و  
بلسم و عصی" ما حلم منافقین بر لھایا:-  
وجود کو عدم کے درجے میں

رکھ کر حلم لھایا:-

اس پر دلیل:-

لقولہ اہم اذ اصحوا خراز دست

ترجمہ:- وہ ہر کس جس میڑا زر نیا جائے اسکے سنت سے

و ان دست دست بستر محنڈھم اذ نوا

ترجمہ:- الگھری بڑا بیان کی جائے تو وہ مان لگا کر سنتے ہیں

استدلال:-

شاعر نے بھی وجود کو عدم میں رکھ کر حلم پا ہے:-

س ۲۴ "هم و بکم عصی . والی آیت بطور تشبیہ کے سے یا استعارہ

کے طور پر ہے ؟

ج "هم بکم عصی " والی آیت بطور تشبیہ کے نہ کہے

استعارے کے طور پر بینے سے -

استعارے کے طور پر اسلئے بینے

کے لئے اگر مکالم میں قرینہ موجود نہ ہو تو "استعارہ" کو  
حقیقت کلام پر محول گرتے ہیں -

دلیل :-

کھول زہیر :- لدی اسد شاہی السلاح مفترف

ترجمہ :- وہ شیر جو تھیا، انہا نے والا سے بیان جنگ میں

لہ لبہ۔ اظفارہ لم تقام

ترجمہ :- اُس کیلئے بالی میں اُنکے خاتم کو بینے کا ناجاتا

استدلال :-

مذکورہ شعر میں "شاہی السلاح" قرینہ سے جو

اس بات پر درالست کر رہا ہے کہ "اسد" سے مراد بیادر

شخص مراد ہے۔ اگر یہ قرینہ نہ ہوتا تو اسد سے مراد  
حقیقی والا شیر مراد ہوتا :-

س ۲۵ استعارہ اور تشبیہ کے مابین فرق بیان کروں

ج استعارہ اور تشبیہ کے درمیان بیناً باری فرق یہ ہے کہ

شبیہ میں طرفین تشبیہ کو جوڑنے میں اگر حرف

کرن تو وہ "منہ" کے حلف میں ہوتے ہیں -

میں استعارہ

میں "طرفین" میں سے "مشیع حرف" ہوتا ہے اور وہ

"نیئی منیئی" ہوتا ہے -

دلیل :-

ویھدھتی یظن ابھوول

ترجمہ :- وہ چڑھا سے حناک ناواقفونے کان بیا

بان لہ حاجہ فی السماء

ترجمہ :- کہ چڑھنے والا ملکے اسماں میں کوئی حاجت ہے

استدلال :-

بما وقات فصیح و پیغام

ووگ کلام کو استعارے کے طور پر اس طرح بیان کرے

میں لہ نشیب لیا ہر فر و ٹھہر بھی بہیں جاتا:-  
جسے:- ما قبل شعریں شاعر کہتا ہے کہ وہ ۱۰۰ سالی ہر رہب رہا  
کہ لوگ گماں کر کر سے میں کہ اسماں پر کوئی حاجت  
سے تبعی چڑھ رہا ہے حالانکہ شاعر کی مزادی سے کہ لہرے از زیاد  
اُس کا اُتہر۔ میان ملند، کوتا جا رہا ہے۔

ل ۶۵ آیتِ ریکھ "اُنہم بلکہ عیٰ" میں مشیھ کو نہ ساختہ ہے  
جو مذکور کے حکم میں ہے؛  
آیتِ ریکھ میں، "اُنہم" مشیھ محفوظ ہے جو مذکور کے  
حکم میں ہے۔  
دلیل:-

آسر علیٰ، و فی الحروف نعامة  
ترجمہ:- تو مجھ پر تو شیر ہے اور جنگلوں میں شتر مراعع ہے  
فتحاء تنقر میں صفیر الہا فر  
ترجمہ:- وہ شتر مراعع جو پر پھیلا یا ہو ہے سی کی بھانے والے کی سیئی  
سے بھا لتھی ہے۔

استدلال:-

آسر کے بعد جس طرح امت اُنہر مشیھ کو خوف  
ہے۔ اسی طرح "اُنہم بلکہ عیٰ" بے دلیل "اُنہم" اُنہر مشیھ  
محفوظ ہے۔  
اب اس "عیٰ" اُنہر کے مرجع 2: نہ ساختہ  
میں:- دو نوں سند جو نہیں ہے:-

پہلا مرجع:-

اگر مراعع تنافقین کو بنائے گئے تو آیتِ ریکھ  
تمثیل اور حکم پر کوئی:-

دوسرامرجع:-

اگر مراعع "ستو قرین" کو بنائے گئے تو مکالمہ حقیرت  
و رحمکل بروگا۔ نشیب بہیں بروگی۔

اس مہورت میں معنی:-

جب انہوں نے اگر تو بھر جایا تو اللہ تعالیٰ  
انکی روشنی کو لے لیا اور انکو تاریکوں میں جھوڑا ایسی تاریکی  
جو خوف زدہ کرنے والی ہے۔ انکو مدد بخوش کر دے گی اس انتہا  
سے کہ انکی سماں میں مخلوط بھیں اور قوت لکھ رہا قصہ بھی۔

س 6۔ "حُمَّلْ عَصْمِي" کی دوسری قراءت بیان کریں،  
ج 6۔ ایسے قراءت میں "حُمَّلْ عَصْمِي" کو "زہب" بھی پڑھا  
گیا۔ تو اس امورت میں "حُمَّلْ عَصْمِي" کی اخیر مفعول سے حال  
ہے گا۔ "حُمَّلْ عَصْمِي" زد وال حال اور "حُمَّلْ عَصْمِي" حال واقع گریں  
لیے ہیں:-

س 55۔ "حُمَّلْ عَصْمِي" کے اصلی معنی رقم طرز فرمائے؟  
ج 55۔ "حُمَّلْ عَصْمِي" کے اصلی معنی یہ ہے "اجزاء نے طبع کرنے سے سختی میں  
پیدا کرنا" :-

بطور دلیل عرب بے مقولے:-  
حُمَّلْ عَصْمِي - سخت پھر:-

مناہ صماء :- سخت نیزہ :-  
حُمَّامِ القارورة :- بوتل کی تسلی :-

ہر سے کون سرہ ہنا کی وجہ :-  
قوت سماعت ہیں کوئی :-

لسلیں رہ مان کا باطنی سوراخ بچھ کر لیا ہوتا ہے۔ اور کوئی  
خلاء باقی ہیں رہتی جس سے آواز جائے۔ پر دھانکل جنم  
لیا ہوتا ہے۔ جسکی بناء پر وہ ہیں سنتا ہے۔

۹

### فَحَمْرَ لَا يَسِرْ جَهَوْن

"

"

س 56۔ "لَا يَسِرْ جَهَوْن" ما مطلب کس لوبنائے ہے؟  
ج 56۔ دلیل توجیہی:-

لَا يَسِرْ جَهَوْن ماحل "الی" لوبنائے :-

اس امورت میں معنی:-

کہ نافذین اس براہیت کی طرف  
لود رہیں ایں یہے جس براہیت کو زیج دیا اور  
ہنائی کر دیا:-

دوسرا توجیہی:-

لَا يَسِرْ جَهَوْن ماحل "عن" لوبنائے :-

اس امورت میں معنی:-

کہ نافذین اس کراہی سے کوٹ

کر ہیں اُبیں کسے جس لمحہ اپنی لو خریداً ہے:-  
تیری توجیہی:-

لای جو عن لو اصلی حالت یہ باقی رکھے  
صلہ لوئی بھی نہ بنائے:-

اشہورت میں معنی:- لہ منافقین  
ہے، کونلے، اندھے ہیں۔ تو حیران میں کہ منافقین جانتے  
ہیں کہ اگر جائیں یا تصحیح جائیں اور یہ بھی ہیں جانتے  
کہ کہاں سے ابتداء کی اور کس طرف پلتا ہے۔

اور اس اشہورت

میں فهم "ما فماع" اس بات کی طرف رہنائی کرتا ہے کہ  
منافقین جو کلمہ کلم عصی ہیں۔ یہ منافقین کے حیران  
کرنے اور قید کرنے کا سبب ہے:-

اول ھب من السماء

س ۲۷ "اولھب من السماء" اس آیت "ما قبل والی آیت  
سے کیا تعلق ہے؟

ج ب آیت کریمہ "الذی استو قدر" کے عطف سے ما قبل والی  
آیت میں منافقین کو "مستو قریل" سے تشبیہ دی گئی  
اور یہاں بر منافقین کو "تبیز بارش و اے شھاول" سے تشبیہ  
دی جا رہی ہے۔ دونوں آیتوں "مشفیہ" ہیں۔ ان دونوں آیتوں  
میں فرق یہ ہے کہ آیت میں عمرانی حوف کا ذکر تھا۔ اور  
دوسری آیت میں سخت تکہرایٹ کا ذکر ہے۔

س ۲۸ حرف اُو کی تحقیق بیان کریں؟  
ج اُو اصل میں تساوی فی الشک "سلئے آتا ہے۔ تو قرآن پار  
میں اُو اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا ہے کہ حق اللہ تعالیٰ تو شک  
کے باکس سے۔ تو اس بناء پر "اُو" میں پہ وسعت رکھی گئی  
کہ "اُو" تساوی میں غیر الشک "کلئے اس تھکان پر گوگا۔

مثال:- ولا تطع من هم دانثاً وَ كُفُوراً :- سورۃ الانسان ۲۶

اس آیت میں بھی "اُو" استھکان کو اسے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ

لہ گناہ مار کی اطاعت - نہ و نا خلکے کی اطاعت کرو - بلکہ اسما مطلب یہ سکھ دلوں سے بچنا لائی سے - گناہ مار اور نا خلکے دلوں کی پیروی، بین رنی سے :-

س ۵۹ "حیبت" کے معنی تحریر کر لیں ؟  
ح "حیبت" اصل میں "حیثیت" "تعما" "عمر" "واو" "لو پاؤ" سے بدلہ "عمر" کی کاٹی" میں ادھار مردیا۔ تو "حیبت" یہو یا اس کے معنی اُترنا ہے سے - عمر حیبت بارش اور بادل کو بھی لیا جاتا ہے - دیل :-

قال الشملح :- وَسَمِّمْ دَانِ صَادِقِ الرِّمَادِی :-  
ترجمہ :- پاہ عمرے کوئے بادل گر جن میں سے ہے :-

س ۶۰ "حیبت" کو نکھڑا لیا اور اسماء کو معرفہ لانے کی وجہ  
ح "حیبت" کو نکھڑا لانے کی وجہ :-  
ایک لہ "حیبت" سے بارشی کی وجہ  
رشرت، تیزی، زیادتی یعنی اس بادل کو نکھڑا کر لیا

اسماء کو معرفہ لانے کی وجہ :-  
ایک لہ تمام بادل عمرے والے میں  
آسمان کے ہر حصہ لوٹنے والے میں۔ یعنی:- آسمان کے  
ہر ایک حصہ سے بارش بر سی ایسا ہیں سے کہ آسمان  
کے بعض حصہ سے بارش بر سی بعض سے ہیں بر سی۔  
اور آسمان کے ہر حصہ کو آسمان کا نام دیا جاتا ہے -  
دیل :-

و من بعد اڑاں بینا و سماء :-  
ترجمہ :- مارے دریان آسمان اور زمین کی ڈوری سے -  
سماء کو تقویت دینے کی وجہ :-

سماء میں تقویت  
دیا کی لہ آسمان کے ہر حصہ سے بارش بر سی  
اس بناء

تقویت دیا کی لہ "حیبت" میں سبالغہ کے معنی

تفصیل: "حیب" میں مبالغہ کے معنی کی بناء پر "سماء" کو تقویت دی: اور "حیب" میں مبالغہ کے اعتبارات سے دبلا اعتبر: "حیب" کا مادہ "بالغہ کے معنی" برداشت کرتے ہیں: -

حصہ: حرف متعلقہ ہیں ہیں سے اور فرست متعلقہ کو برداشت میں پر یعنی موٹا کر کے پڑھتے ہیں: - اور اس میں سختی کرتی ہیں سے: - مشدد: اور اس میں سختی کرتی ہیں سے: - دوڑا اعتبر: -

"حیب" اہل میں خیوب: جوں افتہ مشتمل اور جنت مبتھے سے اور جنت مبتھے دوام اور ثبوت برداشت کرتا ہے: -

شمار اعتبر: "حیب" نکو سے جوں تعظیم و تھوڑی برداشت کرتے ہیں: -

ان تین اعتبرات سے "حیب" میں مبالغہ ہے: -

"فیہ ظلمہ - و بکو و برق"

س ۱۶ "فیہ" کی پسیر ما مزحع بیان ہے: "ج" "فیہ" کی پسیر ما مزحع "حیب" سے اور "حیب" کے معانی تھے: ۱- بارش ۲- باد: -

حیب سے مطر مادہ: اگر حیب سے مطر مادیا جائے تو ایک بڑی کا ترجمہ بارش میں تاریکیاں اور رُنگ اور نکل ہے: -

سوال: -

بارش میں تاریکیاں سطح ہیں: -

۱- بارش کاموں بین بونا ۲- قطروں میں مائیدرے بہنام بادلوں کا سیاہ بونام اور بادل رات میں ہے۔ تو سطح بارش میں تاریکیاں میں: -

سوال: -

حیب سے مراد اگر مطر مراد ہو تو "برق" اور بعد "حائل" تو اس صورت میں مطر سے ہوٹا۔ حالانکہ برق و بعد تو بادل

میں پائے جائیں؟

جواب:-

اللہ تعالیٰ "برق و رعد" کو منظروف نہیں کیا۔ اور منظروف سلسلے طرف "مطر" کو نہیں کیا۔ ایسیلئے لہ "برق و رعد" مطر سے آؤ۔ بر واقع ہوئی ہے۔ اور اور وہ بارش نی چک میں یکوئی ہے تو دونوں مطہر سے مشابھہ ہو گئے:-

صیب سے "صحابہ" مراد:-

لیے تو ایہ ریس کا ترجمہ یہوں ہو گا کہ "بادل" میں سب ستر نارکیاں اور ترجمہ اور جملہ ہے:-

حوالہ:-

بادل میں سطح بس تارکیاں ہیں؟

جواب:-

1۔ بادل کاے میں 2۔ بادل تہ بہ تہ گل 3۔ اور یہ راست میں ہیں۔ تو اس وجہ سے بادل میں سب ستر نارکیاں ہیں:-

س<sup>62</sup> "ظہرت" میں رفع اُنہی کی وجہ تحریر ہے؟  
ج "ظہرت" ، با تفاق طرف واقع ہو رہا ہے۔ تو "ظہرت" کو سرفونع ہو رہا ہے:-

وجہ:-

ایسیلئے لہ "ظہرت" جو لہ مفترست سے۔ پہنچنے موافق ہے (صیب) اعتماد یا کیا کیا سے۔ یعنی فیہ میں "ثابت" اک ناگزیر اثکن اک ناگزیر موافق ہے ساتھ ملا کر رہا ہے:-

س<sup>63</sup> "رعد اور برق" کی معانی تحریر ہے؟

ج رعد کا معنی:-

رعد کا سب سے بہترے لہ جب بادل میں سے

بے چین ہوتا ہے۔ تو اواز پیدا ہوئی ہے اور جب کو اچھی

ہے تو بادل اس سے باہم نکلتا رہتے ہیں۔ تو اواز پیدا ہوئی ہے

رمدہ متنق منہ:-

رمدہ یہ "ارتعاد" سے متنق ہے۔

برق متنق:- اس بھاں کوہستے ہیں جو بادل سے تنوہا،

برق متنق منہ:-

برق پہ برق استی برقا سے متنق ہے۔

س 44 "برق اور رمد" یہ دونوں مصادر میں یا متنق، میں یا جامد میں؟

ج "برق اور رمد" یہ دونوں مصادر میں۔ ای بناء پر اسکی جمع ہے۔

ایسے کہ اکوہ تھے کہ "امہدر لائشی" والا جمع ہے۔

و "یجعلون اصحابهم فی ادرا فهم"

س 45 مذکورہ ایسے کہیں میں انہیں فارجح بیان کریں اور فرجح در واقع کرنے والا اعتراض مع جواب ہے۔ حکم کر کریں بھی یجعلون میں "ھم انہیں اور" اصحابهم کی انہیں اور "از انہم" کی انہیں۔ ان تینوں انہیروں کا فرجح صیب ہے۔

اعتراض:-

تینوں انہیروں جمع کی میں۔ اور فرجح صیب واحد

سے۔ تواریخ اور فرجح کے درمیان مطابقت میں سے،

جواب:-

فرجح، ایل، صیب، میں سے بلکہ اصحاب

میں۔ جو کہ مطابق ہے۔ اگرچہ لفظی طور پر اصحاب فرج

سے۔ میں معنی باقی ہے۔ اور انہیں فارجح معنی اصحاب

کی طرف کریں گے۔ جو کہ جائز ہے۔ معنی کی طرف انہیں

فارجح کرنا۔

ایل:-

قولہ حسان:- بسقون من ورد الہب رحیم علی ھم

بردی یعنی بالمرجع اسلسل :-

محل استشهاد :-

"یعنی " کی خیر مارجع بردی نے اور " بردی " مٹونٹ سے تو راجع ورجع کے درمیان متناسب نہ ہوئی :-

لیکن شاعر نے یعنی کی خیر مارجع بردی  
تین مصاف "ماء" مخذوف تھا۔ اسکی طرف پیا سے۔  
حکم طرح یہاں پر خیر مارجع معنی مخذوف کی طرف کیا  
سے۔ تو ایسی ترتیب میں بھی راجع ورجع معنی مخذوف  
نہیں طرف سے۔

درویش محدث :-

یا پھر "بجعلون امها بعصم في ادائهم" پر جملہ  
حستا نفرہ بنے گا۔ اور جملہ متنافی کسی سوال کے جواب سے  
آتا ہے:-

سوال :-

جب اس بات کی خبر دی گئی کہ منافقین نے سختی اور خوف  
سے اپنی انگلیاں کالوں میں ڈال دی تو اس وقت منافقین کی  
حالت کیا تھی؟

جواب :-

توجہ اب دیا گیا کہ "بجعلون امها بعصم في ادائهم"

میں منافقین نے انگلیاں کالوں میں کسی ڈالی حالتاں میں میں  
تروپورے ڈالے جاتے ہیں؟  
 ازگلیوں کو یوروں کی جگہ بہتر طلاق رکھا گیا سے۔ مبالغہ کی  
 بناء پر:-

مبالغہ کے طرح؟

اس طرح کہ منافقین لو خوف اور در اتنا زیادہ  
تھا کہ اگر انگلیاں داخل کرنے کی جگہ ہوتی تو منافقین پوروں کی  
جگہ پر اپنی انگلیاں داخل کرتے:-

نوٹ :-

بقا یا اٹھے مخفی مکان سے:-

### ”من الم الواقع“

س<sup>67</sup> مذکورہ آیت کریمہ حاصل قبل و ای ایت سے یہا تعلق ہے،  
 ”من الم الواقع“، یہ ”یجعولون“ کے متعلق ہے۔ یعنی:-  
 میں فتنے کے اپنے انظہروں کو کافیوں بیس کرائی تیکن کس وجہ سے  
 بنایاں یا کہ ”کرڑک“ کی وجہ سے انظہروں کرائی:-  
 دلیل:-

### سقاہ من العمدة:-

اُس نے اُس بندھ کو سیراب کیا۔ وہ دودھ کی خواہش کرنے  
 کی بناء پر:-

س<sup>68</sup> ”الواقع“ کے معانی تحریر مدرس، اور فراءت بھی ملکعہ ہی  
 ہے معنی:-  
 الواقع یہ مانعہ کی وجہ سے۔ اس مانعی پر سے لہ  
 ایسی پلاس کرنے والی آواز جو اگر کے ساتھ ہو، جس دھنپر کر بھی  
 یہ آواز گزیرے اُسکو پلاس کرے۔ ایسی سخت۔ آواز کو  
 الواقع کہتے ہیں۔  
 دلیل:-

معنیتہ الہاعقة:- عرب یہ مقولہ اُس وقت بولتے  
 ہیں۔ جب اُواز اُسکو پلاس کر دے۔ جلانے کی وجہ سے یا  
 سخت۔ آواز کی وجہ سے:-

### دھرکی فراءت:-

ایک فراءت میں ”الواقع“ کو ”الواقع“  
 بھی بڑھایا۔ لیکن اس فراءت میں یہ قلب بین کہلائے گا  
 وجہ:-

ایسے کہ ان دونوں الفاظ کی ”گردن“ بڑھی جاتی ہے۔  
 اگر قلب مکانی ہوتی تو گردن بین کہلائی۔ گردن کا  
 انا اس بات درد دل سے کہ بیان بڑھنے مکانی بین کو کی  
 ہے:-

دلیل:-

مفع الدیک:- فرغ اچھنا:-  
 خطیب مفعع:- خطیب اچھنا:-

س۔ "حاجۃ" میں "ہ۔ کوئی سے؟ وہاں حتیٰ مرہن؟  
ج۔ پہلی حکومت:-

س۔ "حاجۃ" یہ "قہقہہ" کی حکومت  
ج۔ یا "پھر" رہو کی حکومت ہے میں کی: تو اس حکومت  
میں "حاجۃ" والی "ہ۔ سوالغہ کی نیلام کی:۔  
دیل: -

رجل راویہ اُی کثیر الراویہ: -

دوسرا حکومت: -  
یا "پھر" ہے میں کی سے۔  
دیل: -

عافية و کاذبہ: -

## حزر الحکومت

س۔ من کوہ ایستہ ماتبل والی ایستہ سے یا تعلق سے؟  
ج۔ "حزر الحکومت" مفعول لہ واقع ہو رہا ہے۔ "یجھلوں" ہا۔ مفعول  
ہونے کی بناد پر منہوب سے۔

س۔ مفعول لہ تو اکثر نکرو جتنا سے میں بیان پر تو معرفہ ذریعہ:۔  
ج۔ مفعول لہ اکثر نکرو آتا ہے۔ میں نادر طور پر مفعول لہ  
معرفہ بھی آتا ہے: -

دیل: -

واعف عن امور اکثر کم از خارہ: -



مفعول لہ سے جوں معرفہ سے

س۔ حکومت کی تعریف بیان کر۔ ہے؟ مع الاختلاف لیکھئے؟  
ج۔ ایسا نہ: -

حکومت ایک د جود کی جیزیت سے۔

دیل: -

خلق الحکومت و احیونہ: - ۲: آنکہ

محل استئناف:-

”خلق“ اپنے اہلی معنی میں سے کہ اللہ تعالیٰ نے  
موت اور زندگی کو پیدا فرمایا۔ تو موت و حیوان و مخلوق کوئی  
اور مخلوق ایک وجود کی چیز ہے۔  
عند المعنی لی:-

موت ایک معدوم چیز ہے:- دلیل:-

خلق الموت و الحیوان:- اہل:-

محل استئناف:-

”خلق“ اپنے اہلی معنی میں بیس سے بلکہ  
”قدر، اندازے“ کے معنی میں سے۔ اور بہ بات درست  
کہ اللہ تعالیٰ نے معدوم چیز کا اندازہ لکھا ہے:-

”وَاللَّهُ مُحْدِثُ الْكَافِرِينَ“

س ۱۰ مذکورہ ایسے کرم کی وہاں:- فرمائے؟

ح آیت ماقرئہ:-

اور اللہ تعالیٰ مافروں کو اپنی شان سے طلاق کھینچنے  
والے سے:- مطلب:- منافقین اللہ تعالیٰ سے بیج بیس سکے گے۔  
جسے کوئی بندہ سی چیز کو کھرے تو وہ چیز کھینچنے والے سے  
بیج بیس سکے گی۔ اسی طرح منافقین بھی اللہ تعالیٰ سے بیج  
سکے گے:- اور منافقین کا حیلہ کرنا وہ ہو مادیتے ہے میں منافقین  
کا خلاصی بیس دے گا:-  
دواری امورت:-

”وَاللَّهُ مُحْدِثُ الْكَافِرِينَ“:- یہ جملہ معتبر ہے۔  
اور جملہ معتبر ہے ملکے کوئی محل اعراب بھی بیس ہوتا ہے۔  
جملہ معتبر ہے کافر یا یا سے؟

اس کا ناٹھ یہ سے لے منافقین  
ما موت سے ڈننا اور اس لڑکے کاواز یا وجہ سے اپنی انقلابیں  
کا نوں میں ڈالنا۔ ان منافقین کو یہ چیز سے اللہ سے بیس  
بچا سکے گیں:-

سیاں پر جملہ معتبر ہے ما یہ ناٹھ حاصل ہوا:-

"یکاد البرق بخطف ایہارِ حُمُم"

س) "من کوڑہ ایست مابہلی والی ایست سے یا تعلق ہے؟  
ج) "یکاد البرق بخطف ایہارِ حُمُم" یہ جملہ منافع سے ہے۔ اور  
جملہ منافع سوال جواب میں آتا ہے:-

سوال:-  
کسی نہیں والے نے یا کہ منافع کی یا حالت کوئی  
آسی ترک آواز کی وجہ سے؟  
جواب:-

تو جواب دیا جائے قریب تھا کہ جو اس اُن کی  
بھارتیں لوڑچک رہ جائے" :-

س) "طاد اور "عسی" یہ میں حروف میں سے یہ میزان کی  
تحقیق بھی مرسی؟

ج) "طاد" اور "عسی" یہ دونوں افعال تلوب میں سے یہ میں  
تلوب کی تعریف:-

وہ افعال جو وجد میں سے حبہ کو قریب کرنے  
کلئے وضیع کرے لئے ہوں۔ اگر جس کو وہ حبہ نہ پائی جائے  
یا کسی مانع کی وجہ سے بینس پائی جائے تو یا پھر کسی شرط کے  
مفقود ہونے کی وجہ سے وہ حبہ نہ پائی جائے کی۔

عسی:-

"عسی کی وہ نعمت فقط "آسید" یا لئے سے  
بہلی بات:-

"کاد" فقط حبہ میں کی طرح سے۔ ای وجہ سے  
کاد کی گردانیں گزٹھی جاتی ہیں۔

جیسے:- کاد یکید کیدا۔ کاد کارا کادوا، کادت کادتا۔  
"عسی" یہ افعال تہذیبات میں سے بینس سے "عسی" میں  
حروف کے معنی تہذیب میں۔ جیسے:- لعل و ما۔

جس طرح ان کی گردانیں بینس آتی آتی طرح "عسی" کی بھی  
گردان بینس آئے گی:-

دوسری بات:-

"کاد" کی حبہ کلئے یہ شرط ہے کہ اسکی حبہ  
نعل مغارے ہو۔ اس بات پر تدبیح کرتے ہوئے کہ مفقود

قریب سے ہے :- اور فعل مضارع بھی ایسا ہو جو "آن" کے بغیر ہو :- ایسے کہ "آن" بے معنی کو مستقبل کے ساتھ خالی سرد بیتا سے اور ہمارا مفہوم دھال سے ہے۔ اس بناء پر فعل مضارع "آن" کے بغیر ہو۔

تیری بات :-

ہما و قات فعل مضارع پر "آن" داخل رہتے ہیں

یعنی اُس وقت "ہاد" کو "عسی" پر محول کرتے ہیں۔

جس :- "عسی" کو "ہاں" پر محول کرتے ہیں۔ اُس وقت

اُسکی خبر پر "آن" کو حذف کرتے ہیں:-

و جس :- ایسے کہ "ہاد" اور "عسی" نے دونوں مقابله کے معنی میں مشترک ہیں۔ اس بناء پر بھی "ہاد" کو "عسی" پر محول کرتے ہیں اور بھی "عسی" کو "ہاد" پر محول کرتے ہیں۔

س ۲۶ "خطف" کے معنی تحریر کریں اور اُسکی قراءت بھی لکھئے؟

ج معنی :-

خطف کے معنی میں لہ جلدی سے اچک لینا :-

ہمی قراءت :-

یخطف :-

دوڑی قراءت :-

یخطف :-

تیری قراءت :-

یخطف :- اصل میں یخطف :- بھرتاء

ی حرمت ماقبل حرف کو دی۔ پھر تاء کا طاء میں ادعا کیا۔

چوتھی قراءت :-

یخطف :- اصل میں یخطف :- تاء کی حرمت

کو حذف کیا۔ تو خاد بھی سانہ تاء بھی سانہ تو التقاء

سک لین کی بناء پر خاد کو سرو دیا۔

پانچویں قراءت :-

یخطف :- تاء کو تابع کرتے کری خاد

کا۔ تو تاء کو سرو دیا۔

چھٹی قراءت :- یخطف :-

"کلماء اہناء، لکھم مستوا فیہ و ایذا اُن ظلم معلیٰ ہم فامروا"

س 27 اس آیت مامرا قبل و مامرا آیت سے یا تعلق ہے؟  
ح من کو رہا آیت جملہ منافق ہے۔ اور جملہ منافق کو ای  
کے جواب میں آتا ہے:-

کو ای:-  
منافقین کی حالت یا یا ہر کوی ترجمہ کو علمنے اور کہونے  
کے ان دونوں حالتوں میں؟

جواب:-

جب جب بھی ترجمہ جملی وہ اس جملہ میں حلتے  
ہو جب اندھیرا، بر جاتا تو منافقین اس میں پھر جاتے۔

س 28 "اہناء" فعل متعدد سے یا لازم؟ وضاحت لیتا ہے تکھنے:-  
ح "اہناء" فعل متعدد بھی بن سکتا ہے اور فعل لازم بھی بن سکتا  
ہے۔ دونوں کو دونوں کی تفصیل مندرجہ ذیل ہے:-  
فعل لازم کی امورت:-

"اہناء، اگر فعل لازم کو تو منفعل

محذوف کر گا جو" بخشی ہے۔ اس امورت میں  
آیت کا ترجمہ یوں کو گالیہ "جب جب بھی منافقین  
سلئے بھلی جملی تو منافقین نے روشن میں حلنے کو یہا:-  
فعل متعدد کی امورت:-

"اہناء" اگر فعل متعدد کو تو منفعل محذوف  
ہو گا جو" مترجم ہے۔ اس امورت میں آیت کا  
ترجمہ یوں کو گالیہ "جب جب بھلی ان کیلئے غودار کوی  
تو منافقین روشن جملہ میں ہے:-

س 29 "اُن ظلم" فعل متعدد سے یا فعل لازم ہے؟

ح "اُن ظلم" فعل متعدد ہے:-

پہلی دلیل:-

شاذ قراءت میں "اُن ظلم" ہر کوئی ہے۔ فعل متعدد

ہر کوئی ہے:-  
دوسری دلیل:-

صراحتاً ظلم حالی ثابت کیا گی

ظلامیہ میں وجہ امر داشت

ترجمہ:-

ان دونوں کی اندھیری طے کر کوئی پیر پر بے سے  
اس حال میں کہ میں جوان ہوں اور شاخ اشیت کوں  
محل الا ششخادر:-

• اظہار • فعل تصریحی سے طور / استعمال بولتے۔

1 - صفعول • ہما "امیر ہے" 2 - فعل "حالت" سے۔

س<sup>80</sup> "ابو عمار" محدثین شعرا میں سے ہیں محدثین شعرا کے شعر سے  
دلیل ہیں لی جا سکتی؟  
ج محدثین شعرا کے شعر سے اگرچہ دلیل ہیں رہ سکتے تھیں وہ  
محدثین جو ملکا اور مرتب سے تعلق رکھتے ہیں۔ ان سے دلیل  
کے طور / شعر لینا درست ہے۔

وجہ:-  
کویاں ان شعرا کا قول "رؤیت نے منزلہ میں  
ہے۔ اس بناء بران کے شعر سے دلیل لینا درست ہے۔

س<sup>81</sup> "امہار" فعل لساتھ "کما" اور "اظہر" فعل لساتھ "اذا"  
کو زکر کرنے کی حکایت تحریر کر فرمائی ہے؟  
ج "کما" میں تکرار کے معنی کرتے ہیں۔

اور منافقین بھی حلقہ  
میں حریص تھے۔ جب جب بھی منافقین کو حلقہ کی فریضت  
سلتی تھوڑے منافقین چل جوڑتے۔  
اور "اذا" میں تکرار کے معنی ہیں ہیں۔  
اور منافقین "رکنے" پر حریص نہ تھے۔

کوچ سے جس میں  
حریص تھے اُس کے ساتھ "کما" اور جسے ساتھ "اذا" زکر کیا  
گئی میں حریص نہیں تھے۔

"ولو شاء اللہ لزهہب سوہم و ابھارام"

س<sup>82</sup> "لزهہب" تریب ملک میں لیا واقع ہو رہا ہے؟  
ج "لزهہب" بے شاء کا فعل واقع ہو رہا ہے۔ ایک

عبارت "اُن یز ڈھب بس جو ہم بقیہ "المرد و ابھا" بیوی ہیں ای سرق " یہ بورا جعلہ بتا دیں مفرج کو ز شاد" ماففعول واقع ہو گا:-

س 83 "شاد" فعل ماففعول ذریعہ کیا مخدوف ہے؟

وہا حصہ کی ساتھ ذریعہ میں؟

ج فعل "شاد" اور فعل "اراد" ماففعول، اکثر طور پر مخدوف کرتا ہے۔ لیکن شاز و نادر حسین میں ذریعہ کیا جاتا ہے۔ مثال:- ولو شئت ان اُبکی دسائیتہ:-

وہ استشهاد:-

"ان اُبکی دسائیتہ مفردی تاویل میں بور "شاد" ماففعول میں ہے۔ اور یہ عجیب و شاز میں کوئی بندہ خون کے آنسو رہئے۔ اس بناء ذریعہ کو زکر کیا:-

س 84 "لو" کی تحقیق بیان مرسل؟

ج "لو" حروف شرط میں سے ہے اور "لو" انتفاء ثانی کی

وہ سے انتفاء اول کرتا ہے۔

ایک قرائت میں:-

لاؤ ڈھب بس جو ہم

"باء" کی زیادتی کے ساتھ بڑھا گیا:-

دریں:-

ولا تلقو ایا یدیکم ای ای التعلیم:- ۱۹۵ بقرہ: ۱۹۵

س 85 "لو" شرط کے فائدے تحریر مرسل؟

ج جیلا خانہ:-

نا فضیل بی سماعیت اور ان کی بھارت لوگوں کے رہ جانے کا جو مانع تھا۔ وہ ملک کو یا وہ اللہ تعالیٰ کی عدم کی مشیئت سے بھی:- وہ اس اسی بادی جاہی تھے جسکی وجہ سے ان کی سماعیت اور بھارت جلی جائی۔ لیکن اللہ تعالیٰ کی مشیئت نہیں تھی۔

دوار فائدہ :-

اسباب کی تائیر اسے میبات میں اللہ تعالیٰ کی  
مشیہ کے ساتھ مشروط ہیں۔ جب تک اللہ تعالیٰ کی  
مشیہ ہیں، کوئی تک سب اپنے میں میں  
تا مشیر ہیں کرے گا:-

تیسرا فائدہ :-

میبات ما و جو دل اسے اسباب کے ساتھ بڑھتے  
ہیں۔ جو لہ اللہ تعالیٰ کی قدرت اور اللہ تعالیٰ کی مشیہ  
کے ساتھ واقع کوں گے:-

”یا کبھا الناس اعبدوا رَبَّکُمْ“

س 86 اس آیت کا ماقبل دلی آیت سے یہ تعلق ہے  
تھری کریم؟ و مذاہت کیسا تھی:-

اس سے پہلی دلی آیتوں میں اللہ تعالیٰ نے ملکین  
کے فرقے بیان کر دیے کہ ایک فرق خالص مئوں کا  
کو گا دوسرا کافرین کا اور منافقین کا:-

عمر اسے بعد ان  
فرقوں کے خواہیں کو بیان فرمایا کہ مئوین ”یؤمنون بالغیر“  
کے ساتھ خالص ہیں۔ اور کافرین و منافقین ”ختم اللہ علیٰ  
قلوبهم“ کے ساتھ خالص ہیں۔

عمر اسے بعد اللہ تعالیٰ نے ان  
فرقوں کے میئے کی جملہ کو بھی بیان فرمایا کہ مئوین  
”کم المفاحون“ ہیں۔ اور کافرول میئے ”و کم عذاب ائم“

عمر اسے بعد اللہ تعالیٰ نے عبادت حاذر فرمایا کہ  
بندوں کی میری عبادت کرو:-

س 87 اس آیت سے ملے اللہ تعالیٰ نے اسماء کے چھٹے استعمال  
فرمایا اور اسماء غائب کے حکم ہیں، کوئی میں تو اس آیت  
حاضر کا صیغہ استعمال فرمایا۔ غائب سے حاضر کی طرف  
التفاہت کرنے کی یہاں وجہ ہے؛  
وہ وجہ تھری کریم!

ج) دہلی وجہ:-

سایع کو جلنا کرنے کی وجہ سے التفات فرمایا۔

دہلی وجہ:-

سایع کو جس ترے کرنے کے لئے التفات فرمایا۔

تہلی وجہ:-

عبادت کے حکم کی ایمیٹ کو بان کرنے کی وجہ سے التفات فرمایا۔

جو تھی وجہ:-

عبادت کے معاملے کی عظمت کو بان کرنے کے لئے التفات فرمایا۔

حاضر کی طرف التفات کرنے کی وجہ:-

عبادت کی مشقت کو

مخاطب کی لذت کی وجہ سے کو اکرنا کے حکم

طرف التفات فرمایا۔ یعنی:- بنہ عبادت کرے گا

طیعت کا تقاضا نہیں ہوگا۔ سیکن اللہ کے تعالیٰ کے حکم

کی وجہ سے عبادت کرے گا۔ جب عبادت کو رکھ طرح

اکرے گا تو اسکے بعد بنہ کو راست ملے گی۔

88

س) حرف نداء "یا" کی تحقیق بیان رہیں؟ تفصیل لیا جو:-

ج) تامنی بینا وی علیہ الحجه فرماتے ہیں لہ حرف نداء "یا" کی

اہل وفع وعید کہلئے ہے۔ سیکن سما وقتات "یا" "حروف نداء

کے زرے پر قریب و اے کو بھی نداء درکی جائی ہے۔

وہ اس اعتبار سے نداء درستے ہیں لہ قریب و اے کو بعد

و اے کے مرتبے ہیں ا لھتے ہیں۔ اس نداء پر حرف نداء

"یا" کے ذریعے قریب و اے کو نداء دیتے ہیں۔

قریب کو بعد کے منزلہ، ہر کھنے کی دہلی وجہ:-

قریب و اے

کی عظمت کی وجہ سے:- جسے:- داعی:- دعائیں

ہوتا ہے "بادرت۔ یا اللہ" :- حالانکہ اللہ تعالیٰ گو بندوں کی

شہر، گ سے بھی زیادہ قریب ہے۔

دہلی وجہ:-

قریب و اے کی عناصر ہونے کی وجہ سے قریب

و اے کو بعد و اے کے مرتبے میں ا لھتے ہیں۔

شروع جس:-

قریب دا یے کم ذہن لی بناد پر:-

جو عجی وجہ:-

مخاطب لی توجہ اپنے پرے کرنے لیئے:-

پا بخوبی وجہ:-

قریب دا کو اعفارے کی زیارتی لیئے:-

س ۸۹ "منادی" اپنے حرف نداء سے ملکر ایک مفید حملہ پنتا ہے حالانکہ حرف نداء تو ایک حرف ہے۔ ایک حرف دو کام ملکر ایک مفید حملہ کسی بن سلتے ہیں۔ سند الیہ اور سند ملکر ایک مفید حملہ ہا و قوئے کرتا ہے؟

ج اس کی بھی بات درست ہے کہ حرف اس سے ملکر مفید حملہ پہنچ بن سکتا ہے۔ یہیں بیان حرف نداء کی "آذتو" فعل محفوظ کے قائم مقام ہے۔ تواب ایک سند الیہ اور دو سند بن جائے گا۔ تو اس درست میں لوگی امتران بھی باقی ہیں رہنے کا۔

س ۹۰ "یا ایھا الناس" حرف نداء اور منادی کے درمیان "ای" ہیا بکا سے اسلی وجہ تحریر کریں؟

ج "الناس" منادی معرفہ بالام سے اور الف لا حرف تعریف سے ہے اور "یا" بھی معرفہ کرنے لیئے آتی ہے۔ دو حرف کا جمیاع ہو رہا تھا۔ جو کہ متعدد ہے۔ اس تعدد سے بخشن کلئے ان دو حرف تعریف کے درمیان فرق کرنے لیئے "ای" کا اضافہ کیا۔

عور اسلے بعد نداء کے درمیان جو مقام ور تھا منادی سے۔

وہ منادی کا حکم "ای" کو دے دیا۔ صفت ماشیفی کی

بناد کر۔ بھی:- اے وہ وہ سے کیا کارہ سے اس ایسا

کو دوڑ کرنے لیئے اے "الناس" کا ذکر کا۔ اے وہ جو لوگ

س ۹۱ "الناس" ای۔ کی صفت ماشیفی سے جب منادی کی اضافت

بیان کی جائے تو اس صفت پر "رفع" پڑھا بھی جائز اور

"نہیں" پڑھا بھی جائز ہے۔ عور "الناس" پر رفع پڑھا

گئی نہیں تھا جو اس کے تحریر کریں:-

ج اس بناد پر "الناس" پر رفع پڑھنا کہ "ای" کے ساتھ متابعت

کو جائے۔ جو "ای" پر امراء سے وہی اُسے حافت  
پر امراء سے:-

س ۲ "وَحْرَفٌ تَعْرِيفٌ" کے اجتماع سے بخشنے کیلئے "ای" لایا۔ لیکن  
"ای" کے بعد "ھا" کوں سا سے اور سلسلے سے؟  
ج "ھا" یہ تبیہ کا سے۔ اور "ای" سلسلے تابید ہے۔  
لے کی وجہ:-

"ای" اُن حروف میں سے ہے جو ہمیشہ  
معناف کو راستہ کرتے ہیں۔ اور مضاف کا مضاف ایسے  
بھی کرتا ہے۔ "ای" کا تفاصیل تھا کہ معناف ایسے ہو۔  
مضاف ایسے کے عوام۔ ایت "سلسلے" ھا تبیہ کا مضاف  
لیا۔ تاکہ "ای" جسکا سبق تھا۔ وہ کو را ہو جائے۔

س ۳ "ای یھا" کے ذریعے نداءِ حرمتی کی وجہ کیا ہے؟  
ج "ای یھا" کے ذریعے قرآنِ پاہ میں کثیر اس طرح کی نداء  
دی ہی ہی میں:-

ایسے لہ اس طرح نداءِ مستقل سے اور اس طرح  
تابید بھی سے اسی سلسلے اس طرح سے لکھنے نہ اراد دی کیٹھی سے۔  
اور ۷۰۰ کا جو حنود اللہ تعالیٰ اسے بزرے لون نداء دے  
تو وہ ۷۰۰ بھی تو رُوا کا، کوچا اور اُن کا ماحق توبہ کے  
اس کام کو بری بڑی تابید کے ساتھ لایا جائے۔

بھی وجہ:-  
تاکہ بندے اس کام کو پوری طرح سمجھو لیئے:-

دوسری وجہ:-  
تاکہ بندوں کی دلیں اس کام کو قبول کریں:-

تیسرا وجہ:-  
اُس کام سے خاطل لوگوں کو تبیہ (نقمہ دی کریں)

س ۴ "النَّاسُ" پر الف لام کوں سا سے، وہ ناحق تحریر (میں)  
ج صحیح اور اسم صحیح کو اُن الف لام سے مزین کر دیا جائے کو اس  
وہ قلت اس صحیح اور اسم صحیح کے الف لام سے مراد "الف لام"  
علوم سلسلے کوچا جب اُب اس الف لام سے "عصر خارجی" مراد  
نہ ہے۔ اگر "عصر خارجی" مراد یا تو اس وقت الف لام کو عکس

لملک بیان ہو گا:-  
بیلی وجہ:-

جب الف لا کموم یلئے، کوہا تو اسوقت اس کموم سے  
استثناء کرنا درست ہو گا۔  
جس:- جماعتی القوم الازید:-

دوفی وجہ:-  
تاں یہ ایسا بات تو پختہ رہی جو متبوع  
کارڈ حاصل ہوا ہے۔  
جس:- فسجد المکملة حلقہ احمدیوں:-

تیری وجہ:-  
صحابہ رضیٰ علیہم الرحمان ما اس کموم سے استدلال  
کرنا رانج اور شائع سے  
جس:- کاریلیہ الاسلام کے وہاں بعد خلیفہ سنت میں  
اختلاف ہو گیا۔ انہار نے یہ کہ امیر عمر میں سے ہو گا اور  
قمر میں سے امیر ہو گا۔ تو صدیق اکبر رحمی اللہ تعالیٰ نے کار  
علیہ الاسلام کے اس "الأئمۃ من قریش" سے استدلال کیا۔ کہ  
خلیفہ قریش میں سے ہو گا:-

س ۹۵۔ آیت کریمہ میں جو "اناس" کیا سے اس "اناس" سے کون سے  
لوك مراد ہے؟  
ج "ناس" یہ عام ہے۔ آیت کریمہ نے نزول کے وقت جو  
لوگ ہو جو عقی - وہ بھی شامل ہیں۔ اور جو ائمہ  
بائی جائیں گے وہ بھی مراد ہیں۔

اس سے کہ یہ کاریلیہ الاسلام  
کے دین کے نواتر سے ہے۔ اور بے شک اللہ تعالیٰ  
کے خطاب کا مقصد بھی یہ ہے۔ تمام کے تھاں لوگ اس  
میں شامل ہوں۔ قیامت۔ تکار کے لوگوں کو شامل ہے  
مگر وہ لوگ شامل ہیں، کونکے جنکو دہل "حدیث"  
نے مستثنی کیا ہو؟ -  
جس:- مجنون شخص کو حدیث نے مستثنی کیا:-

س ۹۶۔ ملی اور ملی سوست کی بیچان کیا ہے؟  
ج حضرت علیہ السلام اور حسن رحمی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت ہے

کہ گروہ کوت جس میں "یا ایھا انساں" گروہ کوت "ملکی" سے اور گروہ کوت جس میں "یا ایھا آمنوا" گروہ کوت "ملکی" سے۔ اعتراف:-

"انس" سے حاداً بے نے عام، یا ہے کہ کفار اور مُؤمنین سب سے خطاب ہے حالانکہ یہ سورت تونکی ہے۔ اور ملکے کے کفار سے خطاب سے تو پھر اب کا انس سے عام پیدا درست نہ ہوا؟ پس انتظاری جواب:-

اولاً یہ کہ جو ان دونوں محبوب سے جو روایت سے وہ مرفوع ہنس سے۔ بلکہ ان ہی کا "بوقوف" ہے۔ پس بیل تسلیم جواب:-

اگر ہم اس بات کو مان بھی لیے کہ حدیث پاک مرفوع سے اور کوت تونکی ہے۔ تو ہم اس سے اس بات کو تسلیم ہنس) پر گلے کہ "انس" سے حاد "کفار" ہیں۔ کیونکہ ملکے میں تو کفار اور مُؤمنین دونوں تھے۔ تو انتظار دونوں سے ہے:-

س "انس" سے کفار کیسے مراجعت کے سلسلے کی حالت میں ایسا تو ایمان کی دولت بھی ہنس سے عبادت کا حامل تو ایمان لڑ نے کے بعد دیا جائے گا؟

ج "یا ایھا انس اعبدوا" دونوں سے خطاب سے جو مطلقاً ہے اور اکمل کے لئے "مطلقاً" من اطلاق برجاری ہوتا ہے۔ اب جا سے عبادت کی ابتلاء کرنے والے دونوں یا عبادت بزرگانی کرنے والے دونوں یا عبادت پر بیشی اختیار کرنے والے دونوں سے مطلوب ہے۔

کفار سے مطلوب ہے کہ عبادت سے ملے اللہ تعالیٰ مارقاً، رلو اور دل سے بھائی جاؤ۔ عفر عبادت کرو۔ کیونکہ لوگی بھی حیزراً اس وقت ملکل بھوکی۔ جو اپنے تمہارے لواز ناہست کو گیرے بھوکی کرو۔ جسے:- انسان ناہار ہے۔ تو اب انسان سے نماز تو معاون

پس کوئی نہ بکار ایسے انسان کو حکم دیا جائے مالکہ سلے باکی  
خالی کر کے عصر نماز ۹۰۰ ہے۔ اسی طرح لفڑی وہی  
سے عبادت کے وجوہ پہلے مانع تو پس سے نہ اسلوبیا  
جائے گا سب سے سلے اپنے ایمان لے عصر عبادت خداوندی کی بجا اور  
کسر :-

مُؤمِن سے مطلوب :-

مُؤمِن سے مطلوب یہ یوں کہ لوگ  
عبادت بڑی ترہ اور عبادت بڑی ترہ کرو۔

"الذی خلَقَمْ"

س ۹۸ "الذی خلَقَمْ" اس آیت کا مقابل دالی آیت کے متعلق  
ہے۔ وہ تعلق قلم بند فرمائی ہے؟  
ج) دلایا حتماً :-

"الذی خلَقَمْ" اللہ تعالیٰ کی صفت واقع کوئی  
مطلوب :- عبادت کر لائق وہ ذات کوئی جو بڑی  
عظمت دالی کوئی اور وہ ذات اللہ تعالیٰ کی سے یا  
تم لوگ اللہ تعالیٰ کی عبارت کرواں و جس سے کہ رسم  
جیسے بیدا کیا ہے۔

دو) دلایا حتماً :-

"الذی خلَقَمْ" کو رب کی "حَفْتَ مَقِیدَه" اور "حَفْتَ تَوَاهِی" بنائے۔ مطلوب :- مطوف میں  
سلع عمومیت نہیں۔ عصر عمومیت کو ختم کر کے خالی کر دیا میکر  
کر دیا تو سرے ساتھ جس نے جیسے بیدا کیا ہے۔

امتراظان :-

اپنے بیالہ رب، پس عمومیت نہیں۔ حالانکہ رب  
پس تو عمومیت پس نہیں وہ اس طرح کہ "رب" بہ لفظ قرآن  
باکی پس آ جائے۔ اور اس سے خالص رب ہی مراد بیا جاتا ہے  
نہ کہ عام رب، تو اپنے "الذی خلَقَمْ" کو رب کی  
حَفْتَ مَقِیدَه و تَوَاهِی بنانے کر سکتے نہ ہوا؟

جواب :-

آخر خطاب مشترکین کے ساتھ خالص بیا جائے تواب  
حَفْتَ مَقِیدَه و تَوَاهِی بنانے کر سکتے ہو گا۔ ایسا کہ اس

کوہرست میں ۰۰ رب "عاصم" اور "بیوگا" مشترکین جن بُتُول کی تحریک  
حرتے تھے اُنکو بھی معبدود وزیر "امن" تھے۔

اور مشترکین معہود

باظلمہ مزاد لئے تھے۔ پہنچنے والے بُتُول کی عبادت حررت تھے۔

لیکن مشترکین یہ غم سنتے تھے کہ ان بُتُول نے جسیں پیدا

کیا۔ اس بناء پر یہ قید لگائی۔ برکتی کی عبادت نہ رہ

پلکہ اُس پاک درود حار کی عبادت کرو جس نے جسیں پیدا

پیدا کیے۔

س ۱۹ "خلق" کے معنی تحریر کر رہے؟

ن گھوی معنی:-

جیز کو عدم سے وجود میں لانا۔

امطلاعی تعریف:-

اُسی جیز کو اس طرح وجود میں لانا کہ وہ بُرے بُرے۔

اصل:-

اُسکی ۱۴۱ "تقدير" اندازہ سے۔ جسے پہاڑا سے کہ

"خلق النعل" یہ اُس وقت بولا جاتا ہے جب اسکو "تقدير"

بکر بنایا گیا ہو:-

"والذين من قبلکم،  
وَالذين من قبلكم،

س ۲۰ "والذين من قبلكم" اس آیت ماقابل دالی آیت سے

ربط بیان کر رہے؟

یہ آیت منحوب سے۔ "خلقکم" میں جو "کفر" پھر پھر کو

سے۔ "والذين من قبلكم" کا اس اسکے سمت پڑھ لیا جائے۔

"کفر" مخطوطہ ملکے اور "والذين من قبلكم" مخطوطہ نہ کا

مخطوطہ علیہ اور مخطوطہ کا اعراب ایک جیسا ہوتا ہے۔

اعتراض:-

"الذکر حلقکم" و "والذين من قبلكم" یہ دونوں آیتیں

ملکر رہے کی صفت واقع ہوئی۔

او، صفت لکھے رہے ہیں

اگر وہی سے کہ صفت مفہوم اور معلوم ہو۔ ورنہ صفت

جسیں بنائیں۔ اس وقت وہ صفت "جیز" بن جائی گی۔ تو

کتنے والا کوئی یہ کہہ سکتا ہے کہ لفڑار کو نو اللہ تعالیٰ کے خلفت  
کا عالم تو ہیں تھا یا بعین کفار کو عالم تھا بعین کو ہیں تھا۔  
عمر والزین من تبلیغ وَ الَّذِي خلَقْتُمْ وَ إِلَى أَمْسِتْ كُوَرْبَكِی  
حفت کسے بنادھست ہو گی؟

جواب:-

معاذب لفڑار کو اس بات مالپھن سے اور انلوہ  
بات بھی سے کہتم کو ہیدا کرنے والا اور ہم سے سلے والا کوئی تو  
ہیدا کرنے والا وہ اللہ تعالیٰ ہی سے۔ جب معلوٰہ سے: تو  
حفت بننا بالظاهر درست ہوا:-  
دیل:-

لفڑار خود اس بات مالعتراف رکھ لے ہمارا اور ہم  
سے سلے والا کوئی ماحالق اللہ تعالیٰ ہی سے۔  
قرآنہ تعالیٰ:- وَ لَئِنْ سَأَلْتُمْ مِنْ خلْقِنِمْ لِيَقُولُنَّ اللَّهُ:-

دوسرا دیل:-  
لفڑار اس بات مرتاح رکھ رکھ لے تو قدرتِ دی لی تھی  
کہ اگر لفڑار کھوڑی ہی بھی غور و تدریس رکھ تو لفڑار کو اس بات  
کا عالم ہو جاتا کہ خالق ذات باری تعالیٰ سے۔ اور کوئی بھی سے۔

### "تعلیم تقول"

س<sup>101</sup> "تعلیم تقول" اس آیت ماقبل والی آیت سے ربط  
بیان مردی؟

۲۔ "تعلیم تقول" یہ آیت "اعبدوا" لی "انتم باغیر سے  
حال واقع ہوئی سے۔ اسی امورت میں آیت مارکر چڑھے  
دھو یوں کا کہ (تم اپنے رب کی عبادت کرو اس امید  
کے ساتھ لئے تم بکری ماروں کے، اسے میں داخل، کو جاؤ آئی  
دریز طار جو بدایت اور حامیا ہی کے ساتھ مالپا بھونے  
وائے میں جو اللہ تعالیٰ کی رحمت کے سائے میں میں۔)

س<sup>102</sup> "تقویٰ" کے معنی بیان مردی؟

ج مفہی:-

خداوند قدوس کے علاوہ بھی سے علیحدی اخیڑا۔  
اور عباد سلائے یہ بات مخوری سے کہ اپنی عبادت پر

مودت نہ کرے۔ بلکہ خوف اور امید کے درمیان میں ہے۔  
جیسے:- قائل اللہ تعالیٰ:- بِدِعْوَنِ رَبِّكُمْ خُوفًا وَ طَمَعاً۔  
یعنی:- وہ لوگ اللہ تعالیٰ کی رحمت سے امید رکھتے  
ہیں اور اسے عذاب سے ڈرتے ہیں۔

دعا احتمال:-  
تعلیم تقویٰ:- اصل واقع تریں سے "خلقتم" یعنی "تم خیر بر امر والذین من تسلیم" کی تکمیل خیر بر ایں اکھروت میں اپتہ تریسہ ماترجمہ:-  
اے لوگوں تمہارے ایسا  
کی عبادت کرو جس نے تمیں اور تم سے ملے لوگوں کو خیر ایسا  
اس اعتبار سے لہ اس سے تقویٰ کی امید کی جاتی ہے۔

وجہ:-  
تقویٰ کی طرف بُلانے کی اشیاء و اسباب جمع ہوئے اور  
پہ اسباب لشیعی ہیں۔ تو تقویٰ کا معاملہ بخوبی کرو۔  
اس بناء پر ان سے تقویٰ کی امید کی گئی۔ کہ تقویٰ کے  
رسب اسباب باقی ہیں۔ تو کو سکتا ہے روح تقویٰ کو اختیار  
کرے:-

س 103 جب "تعلیم" کو "خلقتم" کی تکمیل خیر سے حال بنائے تو انہوں  
پہ سے کہ "ذو الحال و حال" دونوں مآیاں زمانہ یعنی اگر ہے۔  
حالاً نہ "پیدائش اور تقویٰ" دونوں میں زمانے میں توہین  
میں سکتے۔ پھر انکو ذو الحال اور حال کیسے بنائے کیسے؟  
ج "سایہوں" کا اعتبار کرتے ہوئے ان سے تقویٰ کی امید  
کی گئی۔ یعنی:- اللہ تعالیٰ نے اُن نشانیوں کو ہدا فرمایا  
ہے جنکو دیکھو رہا ان نشانیوں میں ادنی سے عنور و فکر کرنے  
کے بندہ تقویٰ حاصل کر سکتا ہے۔ تو ان سے پہ امید کی  
گئی کہ پہ بڑے ہو کر ان نشانیوں میں عنور و تفکر تریں لے  
پھر تقویٰ حاصل کر سکے:-

س 104 - "تعلیم" کی جملہ "لعل ایا ہم یعنی جاہیسے تھا۔ سیونکہ۔ تعلیم تو  
خطاب ماصیغہ ہے۔ جو لوگ گزر گئے وہ تو اس میں داخل  
ہیں ہوئے؟  
ج اللہ جل جلالہ نے ہم جیسیں کو عنایتیں ہیں لفظاً اور معنی

دو نوں اعتماد سے غلبہ دیا ہے :-

لقطہ لسٹریچ :- "نعلم، اس لفظ کو مطلقاً رکھا ہے۔ اور یہ مختابین کو اور غائبین دونوں کو شامل ہے۔

معنی سطر ج: -  
نعلم اس لفظ سے تم افراد کو مار دیا۔ اس طرح  
کہ جو مخفی طب میں وہ بھی مار دیں اور جو گزگز گئے اور جو لوگ  
تمیاس سے تک کئے گئے وہ بھی مار دیں۔

س 105 "تعلّم شقون" ، میت ماائدہ خرچوں؟  
ج پبلماائدہ :-

میں ملے گا۔ ایک رئیسِ اسلام مسیح کی وحدتیت۔ یہ کیا ہے۔  
اس طرح کہ تم مخلوق میں غور و تفکر کرو۔ جب تم نے مخلوق میں  
غور و تفکر کر لیا۔ تو تمیں اس مخلوق کے صفات کا علم خود بخود حاصل  
ہو جائے گا۔ اور وہ سے "اللہ تعالیٰ" کی زارت ہے۔

دوسرا فائدہ:- عابد عبادت کی وجہ جنت میں ہنس جائے گا۔ بلکہ عابد اپنی کی خود کی عبادت کر غرور بھی کر کے کہ "اتا ہے نعبد" رے اللہ ہم تیری عبادت کرتے ہیں۔

لکھنے ہائے، یا اُن، مان، آنھیں، زبان، وغیرہ وغیرہ میں نے  
دیں۔ حالانکہ بندہ تو ان لفظوں کا خلکریہ ادا کر رہا ہے  
جو بندے کو خلکریہ اچھے تھے۔ مطلب:- بندے کو کام سے  
بھی اجرت مل لیتی جب اُجھتے ہیں، یہی سے مل لیتی ہے کہ  
بات کر رہا ہے اُجھتے طلب کر رہا ہے۔

اے اُجھر لیٹھ جوں جس نے اُجھر اپنے گام کیلئے  
لکھاں گے:-

الذى جعل لكم الآلام فرداً

س ۱۰۶ اس آبست ماحاصل والی آئیست سے ربط بیان نہیں؟  
بالتفصیل تحریر کریں؟

وہلا احتمال: - "ربکم کی صفت نانی ہوئی۔"

دوسرا احتمال: -

فیض احمد بالمدح کے طور پر منسوب ہے میں

فعل مدح کے مخلوق کی بناد کر رہا: -

اصل عبارت: - امر حاذی جعل کلمہ الارض فراشنا:-

سیار احتمال: -

سبتاء مخزوف کی خبر واقع ہوئی ہے:-  
اصل عبارت: - ھوا ذی جعل کلمہ الارض فراشنا:-

چوتھا احتمال: -

الذی جعل کلمہ الارض... یورا خبر واقع ہو گا:-

اکی خبر فلا بجعلوا " ہے:-

5<sup>th</sup> " جعل " کن افعال میں سے ہے اور اسکی تحقیق بیان محسوس ہے:-

" جعل " افعال عامہ میں سے ہے۔ اور اسکا استعمال کی

3. مورثیں:- جو درج ذیل میں: -

ہیچ مورث: -

" جعل " ہمارہ و " طبق " کے معنی میں ہے:-

اس مورث میں فعل " جعل " تعریفی میں ہو گا:-

دلیل: -

فقدر جعلت = معلوم ہی کی جعل

س. نی کیل کے ریوڑ کو کوئی

من اڑا لو، مرتھا قریب

او نسُول میں سے اپنے حرامہ کے قریب

محل استھانہا: -

من کوہ شورس " جعلت " فعل کیا ہے:-

جولہ لازم کر کر استھانہ کرایے:- من کے تعریفی کوئی:-

دوسری مورث: -

" جعل " اور جد " کے معنی میں ہو گا:-

اس مورث میں تعریفی بیک مفعول " ہو گا:-

دلیل: -

قولہ تعالیٰ: - و جعل الظاهر والنور:-

" سورہ الانعام " آیت غیرہ 1:-

تیری امورت :- جعل، تھیرت کے معنی میں بولا۔ اس امورت میں "تھیر کی بد و نفعوں" بولا استعمال کرے گا:-

عمل لکھم الارام فراشا :-

س 108 "تھیرت کے معنی تھیر کی بیان کوئی ہے؟" معنی :- جنیز کی ایک حالت کو دوڑ کی حالت سیوف منتقل کر دینا۔

تھیرت کی اقسام :- "تھیرتی" 3 "کورس میں :- پہلی امورت :-

"تھیر" بالفعل :- یعنی:- مادے کو ایسی امورت پر کر کا کر دوڑ اسکو سن لے :- جسے:- تھیرت الشوب قہیما:- میں نے پڑھ کر لو قہیماں بنایا:-

دوڑ کی امورت :-

تھیر بالقول :- یعنی:- بات کو دفعہ سیوچھے کو بدل دانا:-

جسے:- پیرت زیدا ائمیرا:- میں نے زید کو ائمیر بنایا:-

تیری امورت :-

تھیر بالعقد :- یعنی:- خالص حلم سے بات کرنا۔ اگر جو وہ بات واقع کے مطابق نہ کرو:- جسے:- وجعلوا المکملۃ الذین هم عذرا عذرا اعذرا:-

عمل ا استعمال :-

فرشتے بظا، اللہ سبحان تعالیٰ کی بیشائی میں میں۔ یعنی لفڑتے اپنے اعتقاد کے مطابق فرشتوں کو اللہ تعالیٰ کی بیشائی بنا دایں:-

س 109 "فراش" کے معنی تھیر فرمائے،

ج اللہ تعالیٰ نے تمہارے لئے زین کو فراش بنایا۔ مطلب:- اللہ

تعالیٰ نے زینتے یعنی حکم کی طور پر اپنے ایسی  
حکم دیا ہے کہ اسی حکم کی جو نہ ملتے ہیں اور اسے کی  
نکار کرے بلکہ نزدیک اور محنت کے مابین اور حکم کی نوبت نہیں  
ہے حالانکہ زینت کی طبیعت یہ ہے کہ وہ باتی کے اندر رہتے  
ہیں ایسے کہ زینت میں نقل سے اسکے باوجود جو دعیٰ اللہ تعالیٰ  
نے اس حکم کو بتایا، یہ معموناً بنایا:-

کیوں؟ اسکی وجہ تالہ عمر لار

اے حکم درہاں سالی، پھو سلو اور بآسانی اڑاں سلو:-

”والسماء بناء“

۱۔ ”سماء“ کی تحقیق بیان نہیں؟

۲۔ ”السماء“ کے واحد وظیع ہونے میں ۲۔ قول ملتے ہیں۔  
بیلا قول:-

”السماء“ ایک جنس سے۔ اور ایک جنس واحد اور تن عدد

در واقع ہوتا ہے:-

جسے:- دینا، و دینم:-

دو! قول:-

”السماء“ سماءہ، کی طبع سے۔

۳۔ ”بناء“ کے معنی اور اسلی تحقیق بیان نہیں؟

معنی:-

ایسا سائبان جو اللہ تعالیٰ نے تم پر رکذا لار۔

دو گل بات:-

”بناء“ سعری سے۔ اسی ”بناء“ کو مبنی ”کو  
بھی“ ”بناء“ ہیا جاتا ہے۔

تسری بات:-

”بناء“ کا اطلاق عاشر سے

جسے ”لکھر“ کر کے پایا گول چیز کو کو یا جسم کو یا جسم کو۔

عرب کا مقول:-

بی علی امر آنہ:-

ذکر و موقت بولا جاتا ہے جب عورت کا لفاف حرام کے پھول ایسے

کہ ”کویاں“ اُنہیں نے عورت کو رائی نہ فر بنا دیا۔

وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَا شَاءَ فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الْخَرْتِ رِزْقًا لِكُمْ

رِبَطٌ مِنْ كُوْر٥ أَبْسِتَ رِبَعَهَا تَجْعَلُ بِعِرْطَفَ بُورَهَا :-

س۔ پانی نے بھلوں کو اُخایا حالانکہ بھلوں کا خرچ تو اللہ تعالیٰ کی قدرت اور اُسی کی مشئیت سے ہوتا ہے سبھر بھال کر کیا مراہ سے کہہ پانی نے بھلوں کا خرچ یا؟  
خ دہلا جواب :-

اے بُنی باتِ دُرْسَتے ہے لہ حقیقی سبب  
الا بابِ زارت باری تعالیٰ ہی سے۔ میں اللہ تعالیٰ کی بہ عادت  
کر رہے ہے کہ اسی شیاء کو اُن کے اسباب سے بیدا فرہاتا ہے۔  
ہال) کر بھی بھلوں کا خرچ دراہل اللہ تعالیٰ ہی کی مشئیت  
ہے۔ میں اللہ تعالیٰ نے بھلوں کے خرچ کا سبب اُس  
پانی کو بنا دیا جو پانی میں کے ساتھ ملا ہو ہے اور یہ ہی  
پانی بھلوں کے خرچ کا سبب ہے۔  
حصہ:- حیوان کی بیدا شش میلے "نظف" سبب ہے۔

دوسرے جواب :-

اللہ تعالیٰ نے پانی کے اندر قوتِ قاعله اور زین  
کے اندر قوتِ قابل بیدا فرہاتی جس کے زفع ہونے سے مختلف  
بھلوں کا ضرورج ہوتا ہے۔

سیزرا جواب :-

اللہ تعالیٰ ہی تو وہ ذات سے جو  
کو بغیر سبب و نادے کے بیدا کرنے گر تاری ہے۔  
اور اگر اگر

پی بات مان بھی ہے لہ بھل پانی کے سبب سے بیدا کو ہے۔  
لیکن ان اسباب کو بھی تو اللہ تعالیٰ ہی بیدا فرہاتا ہے۔  
اور اللہ تعالیٰ نے بھلوں کو تدریج بتدربیج بیدا فرہاتا ہے۔  
پارکی کے ساتھ بیدا ہنس فرمایا۔

سلو و جب:-

عقل مندوں کی عبرت میلے

دو کی وجہ:-  
اللہ تعالیٰ کی عظیم فرست کی طرف سکون حاصل رہتا ہے۔

س۔ "من السماء" کے "میں" حرف جر کی تحقیق بیان مرضی:-  
ج۔ "من السماء" میں "میں" ابتداء ملنے آیا ہوا ہے۔ اور  
"سماء" کے 2۔ معنی مزاد ہے سلتے ہیں:-  
پہلا معنی:-

آسمان سے مزاد بادل ہیں۔

دلیل:-

اسلئے لہ جو حیرت بھی اسلئے سر سے ہونا ہے۔ اسلو آسمان نا  
نما دنیا جاتی ہے۔ اور بادل بھی سر سے اوپر ہوتے ہیں۔ اس بناء  
پر "السماء" سے مزاد "بادل" لیئے۔

دوسرا معنی:-

آسمان سے مزاد بارش ہے۔

دلیل:-

بارش کی ابتداء آسمان سے بادل سی طرف ہوئی ہے۔  
پھر بادل سے دنیا کی زمین ہر گوتی سے۔ اس معنی پر نص  
بھی ہے۔ نص۔ روی میں ابن عباس رحمتی اللہ تعالیٰ علیہ عنہ  
آنہ قال:- تھر العرش بحر نزل منه ارزاق  
الحیوانات یوچی اللہ تعالیٰ ہلیہ فیم طریق شاء  
من سماء الی سماء حتیٰ یتھی الی السماء الکریما:-  
دوسرا وجہ:-

بارش کی ابتداء اُن اسباب سماء سے ہوئی  
ہے جو اسباب اجزاء صفوائی کو زمین کی چورائی سے آیا  
عفنڈ سے طبق تک ہے جاتے ہیں۔ پھر بارش رہتی ہے۔

س۔ "من الشرات" کے "میں" کی تحقیق بیان مرضی:-  
ج۔ "من الشرات" میں جو "حرف جر میں" آیا ہوا ہے۔  
اس سے 2۔ احتمالات ہیں:-  
پہلا احتمال:-

"میں" تبعیجه نہ ہو گا۔

پہلی دلیل:-

قولہ تعالیٰ:- ظا خر جنابہ شرات:-

"شرات" نکرو سے اور بعایت، وکرال اللہ ترکیا سے۔  
دوسرا دلیل:-

حرف جر "میں" سے پہلے شاء، نکرو اور بعد میں)

”رزقاً، نکرہ سے۔ اور یہ دونوں نکرہ تبعینہ برداں ہیں۔ تو لفظ ”میں“ کو بھی بعضیت پر محول ہر میں تو ”میں“ کی سابق اور مایعہ سے مطابقت ہے کو جائے۔

اس مورت میں ترجمہ: -  
اور ہم نے آسمان سے بعض بانی کو  
نازل فرمایا ہے اس بانی کے ذریعہ ہم نے بعض بھلوں  
کو نکالا تاکہ وہ تمہارے لیے بعض رزق کو جائے۔  
”یہی دلیل: -

اور نفس الہریں بھی اسی طرح سے کہ اللہ  
تعالیٰ نے آسمان سے تمہارے بانی کو نازل ہیں فرمایا ہے اور  
نہ ہی بارش کے ذریعہ اللہ تعالیٰ نے تمہارے بھلوں کو دیدا  
فرمایا اور نہ ہی تمہارے رزق کو عمل بنایا۔  
دوسرا احتمال: -

”میں“ بیانیں کا بھی کو سلتا ہے۔

ترجمہ: - ہم نے بانی سے بھلوں کو نکالا۔

اعتراف: -

”میں“ بیانیں کی مورت میں اعتراض یہ کو طالہ  
”من الشہرات“ بیان کو گا۔ اور ”رزقاً“ یہ میں کو گا۔ بیان  
کو ”بیان“ میں ”کر مقصد“ سے۔ حالانکہ ”میں“  
”بیان“ ”کر مقصد“ کرتا ہے؛  
جواب: -

اپنی بات درست سے لہو سے بیش اسی سے  
بھر بیان اٹا سے لیں بیان کریں بیان اور ”کر مقصد“ میں ایڈے  
دلیل: - انفقت من الدائم اللفا: -

”شہرات“ بجمع ملکت سے۔ اوز جمع ملکت 3 سے سلکر 10 تک دلالت مرکزی سے۔ تو کیا اللہ تعالیٰ نے 10 بھلوں کو  
پیدا فرمایا حالانکہ اللہ تعالیٰ نے توبہت سے بھلوں  
کو پیدا فرمایا ہے؟ ”تمار کیوں ہیں فرمایا؟“  
جواب: -

”شہرات“ سے بھلوں کی جماعت مراہی سے

اور جماعت میں بہت سارے عمل آئے ہیں۔ نہ کہ  
10 بھلوں: - جیسے: - قولک: - اور کہت شہرہ بسانہ: -

دہلی:-

ایک شاخ قرارہ میں "من الشرۃ" واحد، ہر چھٹا بیان  
سے اور اس کا جمع کشرت سے۔  
دہلی جواب:-

یہ اوقات ایک بیان دہلی جمع کر سہال  
یکوئی سے یعنی: جمع قلت کی جگہ جمع کشرت، اور جمع  
کشرت کی جگہ جمع قلت اس سہال یکوئی سے  
دہلی دہلی:-

قولہ تعالیٰ:- کم تر کو اس جنت و عیون۔  
محل استھناد:-

"جنت" جمع قلت مانع ہے۔ میں  
جمع کشرت کی جگہ واقع ہے۔  
دہلی دہلی:-

قولہ تعالیٰ:- ثلاثة قروع:- (بقرہ 228)  
محل استھناد:-

"قرروع" جمع کشرت مانع ہے۔ میں  
جمع قلت کی جگہ واقع ہے۔  
تہری دہلی:-

"الثیرات" جمع قلت مانع ہے۔ اور  
الف رکم اس کو داخل ہے۔ اور ایسے احوال سے کہ جمع  
قلت کو الف رکم آجائے تو وہ جمع قلت کی تعریف  
سے نکل جائے گا۔

ان دو جملات کی بناء "کشرت" سے  
مراد کشر پہل مراد ہے۔ نکہ 10 پہل مراد ہے۔

س ۲۶ "کلم" ترکیب میں کیا واقع ہو، یا ہے؟  
ج اسلی بھی 2 "ترکیب" کو سکتی ہے۔  
دہلی ترکیب:-

"رزقا" کی صفت واقع کو کی۔ ای  
صورت میں "مزوق" کے معنی میں کو ما۔  
دہلی ترکیب:-

"آخر رزقا" کو بعد تکمیل کرنے تو "کلم" اسے  
صفحہ کو ما۔ کو ما کہ کہا گا۔ رزقا ایسا کلم:-

"فَلَا تَجْعَلُوا اللَّهَ أَنْذَارًا

سے مذکورہ آیتِ مریمہ حاصلہ مقابل والی آیت سے سیاست تعلق  
ہے وہ "ربط" بیان کر دیں؟  
ج) اس آیت کو کیسے کی "3. مورث" ہے:-

بیلی مورث:- "فَلَا تَجْعَلُوا اللَّهَ أَنْذَارًا" یہ آیتِ مریمہ اعمدوا  
کو علف سے۔ اور "لَا" لائے ہنی کا کو گا:-  
یا:- "لَا" لائے منفی کا کو گا۔ ایسی مورث میں فاء۔ بیبی  
کے بعد اُن مقدار کو گا۔ اس آن لی وجہ سے ان "کھنسری  
کو" کیا ہے۔

دو بیلی مورث:- "فَلَا تَجْعَلُوا اللَّهَ أَنْذَارًا" اس آیتِ مریمہ  
تعلق "تعل" لیسا تھے جو کیسے گے:-  
ایسی مورث میں "فَلَا تَجْعَلُوا"  
منہو ب کو گا۔ اللہ تعالیٰ کے فریان "تعل" بلغ الاصباب... اغ.  
میں فاتح "کی طرح۔ حسطر" فاتح "منہو ب" سے۔ اسی  
طرح "فَلَا تَجْعَلُوا" بھی منہو ب سے۔

میری مورث:- "فَلَا تَجْعَلُوا اللَّهَ أَنْذَارًا" اسلو "الذی جعل لكم"  
کے ساتھ تعلق جو کیسے گے۔ اسی مورث میں "فَلَا تَجْعَلُوا"  
مفتر کی مقابل میں کو کر "الذی جعل لكم" کی حسرو ایقح بکری۔

اعتراف:- جب "فَلَا تَجْعَلُوا" حکمیت تو ہر فاء۔ یہ کسی کیز کا ہے؟

جواب:-  
یہ فاء۔ بیبی کیسے اسلئے کہ "بیبڑاء" خردا کے  
معنی "کو شفاف" سے۔ اس معنی کے تباہیں ہونے کی وجہ سے  
فاء۔ کو درا خل کیا ہے:-

آیت مترجمہ:-  
جس ذات نے مجھے ان بڑی بڑی نعمتوں اور  
بڑی بڑی نشانیوں کے ساتھ خالی کیا تو لامی سے کہ اُس ذات  
کے ساتھ کسی کو شریک نہ کیا جائے۔

س ۲۲ "انداد" کے معنی کی تحقیق بیان فرمائی ہے؟

ج غوی معنی:-

"انداد" یہ "نذر" کی وجہ سے۔ اور اس کا معنی یہ

ہے کہ "بھرپلہ مخالف یا بھرپلہ دشمن" :-  
دیل:-

ا تمہا تجعلون الى ندا

بیا قبلہ تمیر والوں نے میرے لئے بھرپلہ بنایا

و ما نیم لذی حسب نزید

اور قبلہ تمیر بھرپلہ ہیں کو سکت ادھ شناخن کیلے  
مربب حاصل ہے:-

نادہت الرجل:-

نذر کوہ معاد وہ اس و تہ بولا جاتا ہے جب میں فلاں کی مخالفت  
کرو یا میں وہیں سے عمار کر جاؤ:-

ندے معنی کی تحقیق:-

"نذر" کے معنی کو اس مخالفت کیسا تھا  
خاصیاً یا جو ذات میں بھرپلہ ہو:-

جیسے:- "ساوی" کو مرتب کے مسخر کے ساتھ خاصیاً  
کیا تھا:-

س ۲۳ مشریں کو "انداد" سے تعبیر فرمایا۔ حالانکہ مشریں تو بتوں کو اللہ  
تعالیٰ کی ذات و صفات میں بھرپلہ ہیں سمجھتے تھے؟

عمر "انداد" سے موکوم کرنے کی یا وجہ سے؟

ج اگرچہ مشریں کا بہ کمان بھی ہیں تھا کہ وہ بتوں کو اللہ تعالیٰ  
کی ذات اور صفات میں بھسک کر رہے ہیں۔

یعنی ان مشریں

کی حالت اس شخص کی حالت کی سی ہے جو بہ کمان

رکھتا ہے کہ "بیت" ایسی واجب بذات میں جو تم سے

اللہ کے مزار کو ڈور کر سے اور "بیت" ہمیں وہ حیر  
دھیں گے جو اللہ تعالیٰ نے ارادہ ہیں فرمایا۔

تو اس وجہ سے اللہ

تعالیٰ نے اونکو دھکایا اور ان کی نہست فرمائی کہ تم اس ذات

کی مخالف بنائیے کو جس طبق "انداد" مخالف بنانا منع

دليل: -

أَدْبَا وَاحِدًا أَمْ أَلْفَ رَبْ  
كَيْمِسْ أَيْمَ رَبْ يَا أَيْمَ نَزَارِ رَبْ كَيْ  
أَدْنَ إِذَا تَقْسِمَتِ الْأَمْوَالُ  
بِتَهْرِوْيِيْ رُوْجَبْ مَعَالِاتٍ كَيْ تَسْيِمَ كَارِيْ كَوْ  
نَرَسْ أَلَالَاتٍ وَالْعَزَّارِيْ جَمِيعًا  
مِنْ نَرَاتٍ أَوْ نَزَارِيْ سَبْ بَتْوَلْ لَوْتَرْ كَيْ  
كَنْزِيلَدْ يَفْعَلُ الْجَلْ الْبَاهِيرَ  
هَيْ أَيْمَ عَقْلَ سَنْ شَعْلَ مَاقِمَتْ -

وَانْتَمْ تَعْلَمُونْ

أَيْمَتْ مَا تَعْلَمُنْ -

وَانْتَمْ تَعْلَمُونْ فَلَا تَجْعَلُوا بَيْ أَنْتَمْ كَهْسِرْ  
سَهْ حَالْ وَاقِعْ كَرَّي سَهْ -

سَهْ<sup>12</sup> فَعْلْ تَعْلَمُونْ بَيْ مَفْعُولْ كَيْ تَحْقِيقْ بِيَانْ فَرَبَّيْتْ  
وَ تَعْلَمُونْ بَيْ مَفْعُولْ كَيْ 2 "أَمْوَالِنْ سَهْ" -

دِيلْ مَهْوَرَتْ: -  
تَعْلَمُونْ بَيْ مَفْعُولْ لَوْ بَالْفَلْ "نَسِيَانْسِيَا" زَرْ دِيلْ سَهْ -  
اَسْ مَهْوَرَتْ مِنْ أَيْمَتْ مَا تَرْجَعْ: -

اوْ تَهْمَارِيْ حَالَتْ تَوْيَهْ سَهْ لَكْ نَمْ  
لَوْكَ أَيْلَ مَلْكُمْ اَوْ زَعْنُوْرْ وَفَلَرْ" اَوْ "دُرْسِتْ رِيْزْ قَائِمَ كَرْنَ وَ دَعْ  
كَوْ دِسْ اَكْرَتْمَ لَوْكَ تَهْوُرِيْ سَهْ عَيْ خَوْرْ وَفَلَكَمَرَتْ تَوْ تَهْمَارِيْ  
عَقْلْ اَسْ بَاتْ كَلِيفْ مَعْبُورْ كَوْنِيْ كَعَلَاتْ بَيْ اَبْجَادَ كَرْنَ وَ دَالْ  
سَهْ اَوْ رَوْهَ زَاتْ مَنْفَرِبَسْ اَوْ رَوْهَ زَاتْ دَاجِبْ الْوَجْدَرْ سَهْ  
اوْ رَوْهَ مَحْلَوْتَاتْ بَيْ بَتْحَاتْ سَهْ بَلْزَنْ دَبَالَهْ سَهْ -  
دُوكَلْ مَهْوَرَتْ: -

مَفْعُولْ مَنْنُوكِيْ سَهْ - بَعْنِيْ: - زَهْنِ بَسْ سَهْ -

وَهْ اَنْتَهَا تَهْمَالَهْ وَ لَا تَقْدِرْ عَلَى مَا يَفْعَلَهْ سَهْ -

مَطْلَبْ: - تَهْمَجَاتْ كَوْلَهْ اَسْ زَاتْ كَأْكُونِيْ بَسْ بَلْهْ بَنْسِ سَهْ اَوْ  
كَوْنِيْ اَسْ بَاتْ دَرْخَادَرْ بَعْنِيْ بَنْسِ سَهْ وَهْ الْلَّهُ كَيْ مَشْلَ كَرْهَ -

ح مل :- قولہ تعالیٰ :- ھل من شر کا نام من یفعل من ذکر من  
شیء :- ( ۴۰ مردہ اکرم )

ح ۱۲۲ ذوال حال اور حال کا عامل ایسے یہ تو سے اور انکا زمانہ بھی  
ایسے ہوتا ہے تو مطلب یہ یہ کو اور تم لوگ علم کی حیثیت میں  
اللہ کے کلئے یہ علم پلہ نہ بناؤ اور معاذ اللہ عدم علم کی حیثیت میں  
اللہ تعالیٰ کلئے یہ علم برابر بناؤ  
اس سے مراد یہ یہ میں سے کہ علم کی حیثیت یہ علم پلہ نہ بناؤ اور عدم  
کی حیثیت میں یہ علم پلہ بناؤ۔

بلکہ بھاں سے علم کا حتم و دینے

لکھ کو "ز جر و تونیخ" اور عارض لانے  
جسے :- عالم اور وہ جاہل جو علم عامل کرنے کے قدر تھے اور  
دو نوں مکلف ہونے میں بڑا کردار :-

ح ۱۲۳ " یا ایمہا الناس اعبدوا رکبم و فلائیحولوا الی اندادا"  
ان دونوں ایتھوں کا خلاصہ ہے ملک غیر کر کر میں ؟  
" اُسری بھادڑہ اللہ تعالیٰ " اور " بھی عن ای اشراک بہ نہالی "  
یہ دونوں ایتھوں کا خلک کلئے علت اور متفقی میں  
یعنی :- تم اللہ تعالیٰ کی عبادت کرو اُسکے " رب " کو نہیں کی بنا

ح مکر :-  
تو اس سے یہ بات سمجھوئی کہ " صفت دیوبندیہ "   
پہ عبادت کرو و جو بکلائے علت  
ح عذر اللہ تعالیٰ

نے اپنی تربیت کو بیان فرمایا:- کہ اللہ تعالیٰ انکا خالق  
اور زندگی کا باب دادا توں کا بھی خالق ہے اور ان جیسیوں  
کا خالق سے جنتی کرف نہیں کر سکتے اسی میں محتاج ہیں۔  
جسے :- زمین اور آسمان اور جہاں اور جہنم اور غیرہ ہے ۔

ح ۱۲۴ آخری آیت میں صوفیاء کی تفسیر لکھئی ہے  
ح صوفیاء کو فرمایا ہے کہ آخری آیت میں اللہ تعالیٰ نے انسان  
کے خالق کی تفصیل کی طرف اشارہ فرمایا ہے۔ اور  
معاذی اور صفات کو بطور تسبیح ذکر فرمایا ہے۔

جسے: - اللہ تعالیٰ نے بدن انسانیت کو زمین سے تبتی دی۔ اور "نفس" کو "امان" سے تبتی دی۔ اور "عقل" کو پانی سے تبتی دی ہے۔

اور اللہ تعالیٰ نے فنا کی

رعنی اور عقائدی نعمت فرمائی۔ اور وہ عقائد جو عقل کے استعمال کے واسطے، زرع سے حواس، لئے حاصل کرنے میں۔

اور جو چیز نفس اور بدن کے ملنے سے پیدا ہوتی ہے اُس چیز کو اللہ تعالیٰ نے وہ عقول سے تبتی دی جو عقل سماں فاعل اور ارادہ کی مفعلاً کی قوت نہیں ملنے سے قفل رکھیں گے۔

حدیث پاک: -

فَإِنْ لَمْ يَأْتِهِ الظُّفَرُ وَبِطَنَوْلَقْلُ حَمْرَ مَلْعُونًا:-

ترجمہ: - یہ تک مکریت تسلی طاہر اور باطن سے۔ اور عک طاہر و باطن میلے جانے کی جگہ ہے: -

كَمْ كَمْ كَمْ

وللٰهِ لَكُنْتُ فِي رِبِّ حَمَّا بِزَرْلَنَاعَلِيٍّ عَبْدُنَا نَاتُو بِسُورَةٍ

س ۲۲ مذکورہ آیتِ حاماتل آیت سے تعلق بیان مرسی: ۱  
۲ اس آیت سے اللہ تعالیٰ نے اپنی وحدائیت کو مقرر فرمایا اور اُسکے بعد وہ دراست بیان فرمایا جو دراست اللہ تعالیٰ کی وحدائیت تک بینخادے۔

بعد وہ آیت بیان فرمائی جو بنی اسرائیل علیہ السلام کی بیوت بزردیاں کرے۔ اور وہ فرآن پاک سے۔ ایسا فرآن ہاں جو اپنی فعاحات کو نہیں بیان کرے۔ اور اسکے نتائج کو عاجز کرے۔ والی سے جو زیادہ فصیح یوں ہے۔ اور قرآن پاک نے اُس شخص کو لا جواب کر دیا جس سے معاصر ہے۔ اس طالبہ کیا ایسا خالص عرب کے بڑے خطباء جن کی تعداد بھی زیادہ تھی اور دشمنی کرنے اور نقمہ ان دیسیاں میں بھی زیادہ تھی۔ اور ان خرطوباء کی یہ خواہیں بھوتی تھیں کہ وہ غالب اجاتی اور خصم کریں۔ اس کے نام وحدتی وہ خطباء فرآن پاک کی مثل لازم

سے عاجز رہئے:-

س ۱۲۵ اللہ تعالیٰ "نَزَّلَنَا" ارشاد فرمایا "انزل" ارشاد یوں ہیں فرمایا  
ج "نَزَّلَنَا" باب تفعیل سے اسما ملتی تدریج بتدربع "اتارنا  
او، "انزلنا" باب افعال سے معنی "کیا بارگی" سے اتنا  
قرآن پاک کو اللہ تعالیٰ نے حضور علیہ السلام کی طلب  
ا طصر در تدریج بتدربع "نازل فرمایا۔ موقوع کے اعتبار سے  
جیسے:- شاعر اور خطیب حضرات موقع کے لحاظ سے ایک  
دو خبریں بیان کر دیا:-

او، لفڑویہ بات چھتی تھی لہ اللہ تعالیٰ  
نے قرآن پاک کو ایسے دفعہ یوں ہیں نازل فرمایا۔  
لقولہ تعالیٰ:- وَقَالَ الَّذِينَ لَفَوْرَا لَوْلَا نَزَّلَ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ  
جملہ واحدہ "کوہ الفرقان 32"۔  
تو یہ زیادہ لائق سے کہ کفار کو تحدی کیا جائے اسی کوہت  
حکر کہ ضعیفہ ختم کو اور جدت برقرار رہی:- مطلب:-  
جب کفار قرآن نزیر کی ایسی سورت ہیں لاسلت تو یہ  
دور اقرآن کریم کسے لائیں گے:-

س ۱۲۶ اللہ تعالیٰ نے علی عبادنا ارشاد فرمایا بندے کی اہمیت اپنی  
طرف کی اسلی وجہ تحریر نہیں ہے؟  
ج پہلی وجہ:-

حرفا علیہ السلام نے زر کو اعلیٰ وارفع (نہ کوک)

سے:-  
دوسری وجہ:-

اس بات کو تبیہ نہیں مقدمہ تھی لہ کرفا علیہ السلام  
اللہ تعالیٰ کے خامیں بندے اور اسکے حامیوں (اٹو گروپ) کو  
ہیں:-

س ۱۲۷ سورہ کی تعریف بیان نہیں اور اسلی اہل کے بارے میں  
تحقیق کیفیت کیفیت؟

ج تعریف:-  
سورہ قرآن پاک کے ایک خاموں حصہ لویا تا  
سے جملی مقدار لمبائی ۳ آیات کوں۔

دہلا قول :-

"سورۃ اسما واؤ امیلی" سے - تو اسماعیل میں نہ

سورۃ الدینہ" کو گا :-

دہلی وجہ مناسبت :-  
اسلئے سورۃ فرائیں پاک ایک محدود  
جو منقل بذات ہوتا ہے -

دہلی وجہ مناسبت :-  
حکیمی کو شامی کو شامی اینے اندر مختلف  
حکیمی کو شامی ہوتی ہے ای کو شامی فرائیں پاک کی صورت  
بعضی اینے اندر مختلف علم کو شامی ہوتی ہے -

دہلی متنق منہ :-

"واؤ امیلی" کو گا - یہ متنق منہ سورۃ الہیۃ

کو گا :-

دہلی :-

ولطف حراب و قد سورۃ  
اور قبیلہ ولطف کے "حرب و قد" نامی شخص یہی مرتبا ہے  
خیالی مسجد یہیں عزرا بھا جھٹا ر  
بزرگی میں جسکے کبوتر اڑنے والے ہیں ہے -

دہلی وجہ مناسبت :-

اسلئے سورۃ کے بعضی مختلف مراتب  
اور منازل ہوتے ہیں - تاریخی ان مراتب برخی و تاجاتی ہے -  
دہلی وجہ مناسبت :-

سورۃ کے بعضی مختلف مراتب ہیں -  
ٹوپیں ہونے میں قدر کرنے میں، فضلات میں اور سزا فرست  
میں اور قرائت کے ثواب کے اعتبار سے بعضی مختلف  
مراتب ہیں -

دہلی قول :-

سورۃ، حاء، واؤ، بکریہ سے بلکہ کوہی ہے -

متنق منہ :- سورۃ کو گا - جیسا معنی بجا کیا :-

وجہ مناسبت :-

اسلئے کہ سورۃ بعضی فرائیں کریمی  
ایک "بجا کیا" "حالت" ہوتی ہے - اس بناء پر اسلو سورۃ  
سے متنق مانا :-

Date 02-02-19

س ۱۲۸ قرآن پاک کو مختلف کو، توں بر صحیح رہنے کی حکمت  
تحریر کر فرمائی ہے؟

ج: بیلی وجہ:- مختلف قسموں کی الفرادیت بیان رہنا مفہوم ہے

دو کی وجہ:- بعض نظر کو درپرے بعض نظر سے ملانا مفہوم ہے

تیس کی وجہ:- رہایت صحیح کا اعتبار رہنا مفہوم ہے

چھوٹی وجہ:- قاری کی حسنتی رہنا مفہوم ہے

پانچویں وجہ:- حفظ کو آسان رہنا مفہوم ہے

جھٹی وجہ:- قرآن پاک میں رعبت پیدا رہنا مفہوم ہے

جب قاری قرآن پاک کی ایسی بحث پاک کرے گا تو

جو قاری کو انتباہ ہوئی تھی وہ ختم کر دے گی۔

جیسے:- سافر جب ایک میل پا 12 میل سفر کر لیتا ہے  
تو وہ سکون حاصل کر لیتا ہے۔ کہ میں نے اتنا سفر کر لیا ہے

ج

”من مثلہ“

س ۱۲۹ ”من مثلہ“ ایسی ترمیمہ کا ماقبل سے ربط بیان رہیں  
اور ”مثلہ“ کی تفسیر مارجع بھی بیان کریں؟

ج: دہلا احتمال:-

”من مثلہ“ کو سورہ کی صفت واقع کر لیئے

ترجمہ:- ایسی سورہ لا اؤ جو قرآن کی مثل ہو۔

دوسرا احتمال:-

”من مثلہ“ کو ”قا توا“ کا طرف لغو بنائیں۔

س ۱۳۰ ”من مثلہ“ کو سورہ کی صفت بنانے کی بحث میں تفسیر  
کا مارجع اور ”میں“ کی تحقیق بیان کریں؟

ج: ”من مثلہ“ کو سورہ کی صفت بنایا جائے تو اس

مہوت میں انہیں کے مرجع کے بارے میں 2. اقوال ملنے  
میں :-

دہلا قول :- انہیں کا مرجع "منزل" ہو گا۔ اسی مہوت میں  
میں "بعنیت" یا بیانیہ اور انہیں اخشن کے نزدیک زائد  
بعنیت کو ساختا ہے۔  
اس مہوت میں آیت کا ترجمہ :-

اور انہیں کی مہوت لا اؤ جو  
قریب کریم کی بلاندت میں اور ادھی لظہر میں بھر بلہ کوں۔  
دوسرا قول :-

"مثلہ" کی انہیں کا مرجع "منزل علیہ" ہو گا ایں  
مہوت میں "میں" اہتماء بکھٹے ہو گا۔  
اس مہوت میں آیت کا ترجمہ :-

ایسی مہوت لا اؤ جو شخص  
سر کا علیہ اسلام کی حالت پر ہو اور وہ بشر بھی ہو اور انہی  
بھی ہو جس نے لکھا ہے کہ کوں اور نہ کسی علم  
سیکھا ہو۔

س ۱۳۱ "من مثلہ" کو "فأتوا" کا نظر لغوبنا نے کی مہوت میں  
"مثلہ" کی انہیں کا مرجع کون ہو گا تحریر کریں؟  
ج "من مثلہ" کو "فأتوا" کا نظر لغوبنا نے کی مہوت  
میں "مثلہ" کی انہیں کے مرجع میں 2. قول میں :-

دہلا قول :-  
مثلہ میں انہیں کا مرجع "منزل" ہے۔

دوسرا قول :- "مثلہ" میں انہیں کا مرجع "منزل علیہ" ہے۔  
اوجہ مہوت :-

نظر لغوبنا نے کی مہوت میں "مثلہ" کی انہیں  
کا مرجع "منزل" کی طرف کرنا زیادہ بہتر ہے۔ اسکی  
کو وجہ مہوت میں ہے۔ جو درج ذیل میں :-

ہلکی وجہ :-  
اللَّهُ تَعَالَى كے فرمان "فَأَتُوا بِسُورَةٍ مُّثَلَّهٍ"  
اور انہیں کے مطابق ہو نیکی۔ ان

آیات میں مثلاً طرف لغو واقع ہو رہا ہے اور یہ ایک سے کہ آیت آیت کی تفسیر کرنے سے دوسری وجہ:-

کلم "منزل" میں سے کہ قرآن پاک کی مثل لاو۔ نہ کہ "منزل علیہ" کی مثل لاو۔ تو زیادہ بیت پر تفسیر سے کہ مرجع بھی "منزل" کریں تاکہ ترتیب اور رُظُم اُنس میں نسبت ہو جائے۔

تفسیری وجہ:- خطا ب محض عقیل سے سے کہ قرآن پاک کی مثل لاو۔ جو سرکار علیہ السلام کو دیا گیا۔ اُس سرکار علیہ السلام کو دیا گیا جو تمہاری ہی جنسوں میں سے ہے۔ تو تمدی میں

زیادہ بیخ پہ سکھا جائے کہ "منزل" کی مثل لاو۔ کار علیہ السلام کے علاوہ کوئی دوسری:-

جو بھی وجہ:- قرآن پاک بذات بھی معجزہ ہے سرکار علیہ السلام کی طرف نسبت کے بغیر بھی:- دلیل:-

قولہ تعالیٰ:- قل لئن اجتھھت الائنس و  
اجن سلی اُن یا تو اب مثل هذا القرآن لا یأتیون  
بمثلہ:- "سورۃ الاراء 88"

باخوبی وجہ:- اگر "مثلہ" کی تفسیر کا مرجع "منزل علیہ" کی طرف کرنے تو یہ دیکھ دیتا کہ قرآن پاک کے لان کا احکام ہوتا اُس شخص سے جو سرکار علیہ السلام کی سمت ہے کرنے ہو:-

جھوٹی وجہ:- اگر "مثلہ" کی تفسیر کا مرجع "منزل علیہ" کی طرف کرنے تو اللہ تعالیٰ کے فرمان "وادعو ما شهد اد کھم من دون اللہ" کے مطابق نہ ہوتا:-

وجہ:- تم اپنے گواہوں کو بلاو تو حرطہ بھی کوٹا جو، اُمی "ہوں۔ اُن کو بلاو۔ تو اُس سے "عنیر اُمی" اس شخص میں نہیں

جائز ہے۔ حالانکہ خطا بہ تو سب لوگوں سے۔ اس بناء کو  
”مشکل“ کی مہر کا مرجع ہے مگر، کوئی طرف سرہنگی نہیں ہے۔

س ۲۲ ”شہزاد“ کے معنی اور اسلکی اقسام بیان کریں؟  
ج معنی:-

”شہزاد“ شہید کی وجہ سے۔

ج معنی ”حافظہ“ کا مطلب ہے۔

اور ”حافظ“ اور ”قاومت با شہادت“  
اور ”ناصر“ اور ”امام“ کو کبھی شہید کہا جاتا ہے۔  
ان کو شہید کی وجہ:-

اسی سلسلہ کے مذکور ۰۴۔ ۰۱ شخصیات حافظ  
ہوتے ہیں۔ اور ”شہید“ کی اصل و معنی حافظہ کو نہیں سمجھتے  
ہیں۔ اس بناء پر ان اشخاص کو ”شہید“ کہا جاتا ہے۔  
امام کو شہید کرنے کی وجہ:-

اسی سلسلہ کے مجلس میں امام کی موجودی  
میں احکامات نافذ ہیں جائز ہیں۔ اس بناء پر امام کو ”شہید“  
کہا جاتا ہے۔

شہید کی اقسام:-

شہید

شہید بالتمهوری با العلم

شہید بالذات

شہید بالتمهوری و حرف سے اس شخص کو

شہید کہا جاتا ہے جو اللہ تعالیٰ کی راہ میں سارا جانشین ہے۔

وجہ:-

اسی سلسلہ کے اس شخص کے پاس وہ حیرتیں حافظہ کو جائیں  
جن کی اس نے اُسید کی کوئی بحولی میں۔ یا اس کے پاس  
فرشته حافظہ کو نہ ہے۔

دائی نعمتوں کی حافظہ کی اور فرشتوں

کی حافظہ کی وجہ سے اس شخص کو ”شہید“ کہا جاتا ہے۔

س ۲۳ ”دول“ کی تحقیق بیان کریں؟  
ج ”دول“ کے معنی کی ”۳“ صورتیں ہیں:-

دلیلی مہورت :-

"دون" فرنگی مکان سے ملئے اتنا سے -

منہ :-

اور اسی سے "تدوین اللہ" سے -

اسی سے "تدوین" سے بعض بعضاً کے قریب بنتے گئے

دوسری مہورت :-

"دون" لو مجازی طور پر سب سے "سلیمان" کے ساتھ ملئے رکھا گیا ہے :-

جسے بپڑوں عمرو :- یعنی:- زید کا مرتبہ مگر

سے کم تھے -

مشق منہ :-

"الشیء الدون" حضرت چنیز :-

تسیکی مہورت :-

"دون" بھرپر اس حدیث سے متعال ہے زنانا لگا جو حدود دوسری خدود سے تجاوز کرے۔ اور ایک حکم دوسرے حکم کی طرف ملئے ہے :-

جسے:- قولہ تعالیٰ :- لا یتّخِذَ الْمُؤْمِنُونَ الْكُفَّارَ أَوْلِياءَ  
من دون المؤمنین :- "سورۃ آل عمران" 28

مرطلب :-

دوستی کی طرف نہ جاؤ :-  
دوسری دلیل :-

قال اُسیہ:- یا نفس حالہ دون اللہ میں واقع

یعنی:- اے نفس جب تو اللہ تعالیٰ کی بناء گاہ سے تجاوز کر جائے تو تیر کیے اللہ کی بناء گاہ کوئی کوئی بناء گاہ پہنچ سے

س ۴۶ "من دون اللہ" میں "میں" حرف جر کا تعلق اس سے کوئی ج نہ "میں" حرف جر کے تعلق کرنے میں 2 اقوال ملتے ہیں  
دلیل قول :-

"میں" کو "ادعو" کے تعلق ترکیب ہے۔

دلیل ترجمہ :-

تمہاں کو بلا کو معارفہ ملئے جو تمہاری کی مدد دریں

یا جن سے تم نے مردی اُسی دی جو کوئی سے۔ انسانوں میں سے یوں یا جنات ہیں اور اس کے معبود باطلہ ہوں۔ کوئی بھی قرآن پاک کی مثل لانے کو قادر ہیں ہے۔ سو اُن خذات باری تعالیٰ ہے۔

دوسرا ترجمہ :-

تم بلا و اللہ کے سواد کو اکوں لو جو وہ گواہی دیں اس بات پر جو تم نے لایا ہے قرآن کریم کی مثل ہے۔ اور تم اللہ کو گواہ نہ بناؤ کیونکہ بہاؤں خفیٰ عادات میں ہے جو قرآن و پریشان کرو اور جنت قائم کرنے سے عاجز ہیا کو :-

دوسرے قول :-

"مَنْ" کا تعلق "شَهْرَاءَ" کے ساتھ تو ترجمہ ہے۔

دھملا ترجمہ :-

تم بلا و انکو جنکو تم نے اللہ کے سوائے دوست یا معبود بنایا ہے۔ اور تمہارا لامان ہے کہ وہ گواہی دریں گے قیامت کے دن اس بات پر جو تم نے لایا ہے وہ قرآن پاک کی مثل ہے۔

دوسرا قول :-

وہ گواہ اللہ جل جلالہ کے مردقاں کو ایسی دیں گے۔ تمہارے ذمہ نم ختم قاسد کے سطابقی :-  
اعتنی کا قول :-

شیشہ نہیں انکار کیا دیکھاتا ہے جو شیشہ کے سامنے ہے اور وہ انکار کیا گے ہے۔

اللہ کے سواد سب کو بلا و تو اسی میں جمادات حمیزیں بھی شامل ہو گئی حالانکہ وہ گواہی دینے کے قابل تو ہیں بعض اس سے کیا مراد ہے؟

ج اگرچہ جمادات حمیزیں میں نظر کی قوت ہیں ہے۔ میں لفڑ کو "رُلَانَا" اور "تَحْدِي" میں سے کوئی دعما :-

قبل :-

مَنْ دُولَ اللَّهُ سَهْرَادَ :- اللَّهُ کے او لیاء کو بلا و عرب کے

بُرے بُرے فیحاء اور مجلسے عزت دار لوگوں کو جو بہ کوئی دل کے جو نہ رایا وہ قرآن پاپ کی مثل ہے کیونکہ ایک سمجھدار شخص اُس بات کی کوئی جگہ ضماد نہیں کر سکتا کہ کوئا:-

### ”اللَّهُمَّ صَادِقِينَ“

س ۱۳۶ ”اللَّهُمَّ صَادِقِينَ“ اس آیت کی تحقیق بیان مرحوم ح اگر تم سمجھے کہ قرآن پاپ بشر حاصل ہے سے تو تم اسکی مثل کر سکتے ہو:-

”اللَّهُمَّ صَادِقِينَ“ ستر ہے۔ اور اسکی جزو اسکی مخفوف ہے۔ جس کے مخفوف مکار اس سے بدلی جاتی اسیت ”فَأَتُوا بِسُورَةٍ“ دلالت کر رہی ہے:-

س ۱۳۷ ”صَادِقِينَ“ کے لفظ کی تحقیق فرمائیئے؟ ح ”صَادِقِينَ“ صدق کی تحقیق سے۔ اور صدق الحنزیں احتلاف ہے۔ وہ احتلاف دو ذمیل ہے۔

عند احمد معمور:-

صدق الحنزوں سے جو واقع ہے مطابق کو اور

حنزہ کا اعتقاد بھی کر کر وہ حنزوں کے واقع ہیں بھی اس طرح ہے۔ اب اعتقاد 2۔ مرح سے حاصل ہو گا:-

1۔ دلالت یقینی ہے سے:-

2۔ دلالت ظنی ہے سے:-

ذمیل:-

اللہ تعالیٰ نہنا فقین کو ”انکہ کر کو اللہ“ ”یہ حنزا یا کیونکہ نہنا فقین کا یہ اعتقاد ہیں تعالیٰ اے اللہ کر کو اللہ ہیں۔ حالانکہ واقع توبہ تعالیٰ اے واقعی ہیں اللہ تعالیٰ کر کو ہیں۔

نہنا فقین کا اعتقاد بھی ہیں تعالیٰ

جاحظ مارچ:-

منافقین انکہ رسول اللہ بس جھوئے ہیں۔ میں نستحمد میں جھوئے ہیں۔ بلکہ کوئی سے۔ اور ایسی حنیفہ کوئی سے جسکو وہ جانتا ہے میں منافقین کو تو علم بھی بیس دھما۔ علم رہ کوئے لی بناء در اللہ تعالیٰ نے منافقین کو جھٹلا یا:-

”لَمْ تَفْعِلُوا وَلَنْ تَفْعِلُوا مَا تَقْوَى النَّارُ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْجَارَةُ“

س ۱۹۸ آیتِ تربیہ مانقبل روای آیت سے تعلق تحریر ہے؟  
جب اللہ تعالیٰ نے لفڑیلئے اُس چیز کو بیان فرمادیا جسے ذمۃ  
کفار رخا علیہ السلام کے حلقہ کو پہچان سکے اور اُس چیز کو پہچان  
سکے جو رخا علیہ السلام نے لائی۔ عصر اسکے بعد اللہ تعالیٰ نے  
کفار کیلئے حق کو باطل سے ممتاز کر دیا۔

اسے بعد اُس چیز کو بیان  
فرمایا جو مانقبل مانیج ہے۔ نیچے سے برتخیر ہے  
کہ جب تم قرآن تریم کے معارف میں لوٹیں تو شیش تر خلے اور  
اسے بعد تم سے قرآن پاک کی مثل لکھ سے  
ما جز ایسے نہ قرآن پاک کی مثل لا سکے اور نہ کی اس سے  
کم چیز کو لا سکے۔

تو عاجز ہونا نیک ہوئیا۔ جب لانے سے عاجز ہے  
تو قرآن پاک کی تصریح لازم ہوئی۔ کہ تم ایمان لا لگو اور تم  
ایسے کپ کو اسی عذاب ہے۔ عما و جو اس شخص سلیئے تیار  
کیا ہے جو قرآن پاک کو جھٹلا ہے۔

س ۱۹۹ شرط حزاں سلیئے سبب یا ملزوم بنتی ہے میں مذکور ۱۰ آیتِ تربیہ  
میں ”عدم ایمان“ سے ”اتقاؤ“ اک ”سلیئے“ نہ سبب ہے اور  
یہ ملزوم لاندیا ہے عصر کے شرط حزاں سلیئے واقع ہوئی ہے؛  
لازم لول کر ملزوم مراد ہے۔ لازم۔ اک سے بھنا:-  
ملزوم۔ ایمان لانا:-

اللہ تعالیٰ نے ”حزاں کے لازم“ کو ”حزاں کی میزبانی میں  
اندازے۔ یعنی ”فامسوا“ کی جگہ در ”ما تقو“ ذر فرمایا ہے۔  
عملی سبیل لکھا ہے۔ کے طور پر:- ”۳“ دھوکہ دست لی بناء کر۔

بیلی وجہ: تکنی عنہ کو بخت کرنے پائے ۔

دُوْرِکی وجہ :-  
کفار کے بغھن و میاد کو ہولناک بیان کرنے میلے۔

تیزی و جی:- و عید کوہراحت بیان کرتے ہوئے اختصار لپیا کو:- یعنی:-

۱۰۷ فاتقروا النار راں سے ہلے بخرا مخزوفہ سے۔

"اگر تم سمجھے کوئہ ملائم ہے سب سر ٹھامے تو اس کی مثل لاوے" یہ  
محمد وفی سے ہے۔

۱۴۰ مل "اور" اذا "دولوں خرط میلے آتے ہیں فرق پریس سے لے  
"ان " خلک میلے آتا سے اور "اذا " یقین میلے آتا سے تو  
"ان " کی جملہ پر "اذا " کی حاصل سے تھا اصلی کہ اللہ تعالیٰ کو  
کفار کے عاجز بکرنے سے خلک تو یہیں تھا اسی بناء پر اللہ تعالیٰ  
نے لفڑی کے قرآن کی مثل لائی کی نفی مردی جملہ معتبر ہندے کے  
خواستھے جو شرط اور جزاء کے مابین دن تفھلوا " ہے ہے

لَفَارِ لَيْسَاتِهِ تَحْلِمُ فَرِسَايَا : -

## دوسرا جواب :-

اللّٰهُ تَعَالٰی کو خدا ہیں تھا۔ میں اللّٰهُ تَعَالٰی نے کفار کے گماں کے مقابلے کلام فرمایا۔ ایسے کہ کفار کا ذہن میں کوتا تمہارے خور و فکر سے مدد عاجز رہا اُس چیز سے یہ کفار کے نزد متحقق ہیں ہوتا ہے۔ اس بناء پر اُن کے ساتھ کلام فرمایا:-

س "تفعلوا" "لم" کی وجہ سے محروم ہے میا "ان" کی وجہ سے محروم ہے؟ وضاحت کے ساتھ تحریر کر مزید :-

ج) متدعى، مستدل بـ:-

"تفعلوا" لفظ "نیا جس سے مخزون" ہے :-

پہلا جواب:-

لہم "حامل واجب" ہوتا ہے اور "ان" حامل

ان، بسا اوقات نامنی برا خل ہوتا ہے۔ سو قت عامل ہیں کوئی

دوسرا جواب:-

"لهم" بعیث مهار، ع پر داخل ہو گا۔ میں ان مقام،  
پر بھی داخل ہوتا ہے۔ اور نامانی پر بھی داخل ہوتا ہے۔

تیسرا جواب:-

"لهم" یہ اسی عامل سے جو معمول رہ ساتھو تعلیم ہونا اپنے کی نہیں  
ہوتا ہے۔ اور، ان کا معمول رہ ساتھو تعلیم ہونا اپنے کی نہیں  
ہے۔ بسا اوقات ان عامل اور معمول کے درمیان فاصلہ  
ہوتا ہے:-

جیسے:- وَإِنْ أَحَدٌ مِنْ الْمُشْرِكِينَ أَسْتَجِهَاتْ نَعْجَرَهُ "توب 6"

دوسرا استدلال:-

"لهم" تفعلوا، پر داخل ہو پر مقام کو نامانی پر دیا۔ لویاں  
"لهم تفعلوا، بہایں جزء بن گیا۔ پھر حرف شرط "ان" اس  
لیوں سے جمیو سے "لهم تفعلوا، پر داخل ہوا۔  
گویا کہ اللہ تعالیٰ نے

فیان ترکیم، ارشاد فرمایا:-

ر ۱۴۵ "لهم تفعلوا" میں "حرف لام" کی تحقیق بیان فرمائی ہے؟

"لام" اور "لام" میں فرق:-

"لام" اور "لام" دونوں مستقبل کی نفی میں  
اکتھیں۔ ان کے مابین فرق یہ ہے کہ  
"لام" مستقبل کی نفی میں مطلق ہوتا ہے۔ اور "لام" میں مستقبل کی نفی میں تائید ہوتی ہے۔

عذر اخیل و سیبویہ:-

"لام" اسکی بھی اہل ہے۔ عنبر معلم ہے۔

امام اخیل تھا دوسری روایت:-

"لام" کی اہل لام لام ہے۔ پھر تخفیف  
کی وجہ سے "ہمزہ" کو حذف کیا۔ پھر "الف" اور لون، دونوں ساکن  
اجماع ساکنین کی بناء پر "الف" کو حذف کیا۔ تو "لام" کو لام کیا۔

عذر الفراع:-

"لام" کی اہل لام ہے۔ الف کو نون سے بدل لتو

"لام" کو لام ہے۔

ص ۱۴۶ "وقود" اسم سے یاد ہے؟ وہاں سے تحریر کریں؟  
معنی:-

"وقود" فتح کے ساتھ سے اور اسی مکارت میں  
اسم بکری۔ معنی یہ ہے۔ "جسے ساتھو اگر کو بھرنا یا لایا  
اہم سب سے میہے:-"

"وقود" افہم کے ساتھ سے اور مکارت سے  
اور بسا اوقات "وقود" فتح کے ساتھو اگر تا سے اور مکار  
کو تا سے۔ اور کبھی افہم کے ساتھو کو تا سے لیکن اہم بخدا  
سے:-  
حبل:-

وقدت النار وقوداً عالیاً:-  
اگر بھر کی میں بھر کنے کی طرح:-  
من کوہ مثال میں وقود

فتح کے ساتھ سے۔ لیکن یہ مکار:-  
اوونٹاکر سے سے لہ "وقود" سے مراد اسی یاد ہے۔ اگر مکار  
مراد یہا تو مخفاف مخفف مخفف ماننا پڑے گا:-  
تو عبارت اس طرح ہو گی کہ:- وقود ہا احراری انساں والجہا

ص ۱۴۷ "چارہ" سے یاد ہے؟ اور یہ کسی طبع سے  
نہ چارہ:-

چارہ "چرہ" کی طبع سے۔  
جسے:- جمالہ "جملہ" کی طبع سے۔  
اور یہ قلیل اور خلاف قیاس سے:-  
چارہ سے مراد:-

چارہ سے یاد ہے اسی میں "چارہ" اول  
ہیں:- جو درج ذیل میں:-  
بیلا قول:-

چارہ سے وہ بُت مراد ہیں۔ جنکو لفڑا تراشتے  
ہیں۔ اور انکو اپنے ساتھ ملا دیتے ہیں۔ اور ان کی عبادت  
ا سلیعہ کرتے ہیں لہ یہ بُت ملکا اللہ ہماری شفاعتی تحریر  
کیے اور یہیں نفع دریں گے۔ اور انکا ملکا اللہ مقام و مرتبہ  
سے۔ اس مقام و مرتبہ کی وجہ سے یہ بُت یہیں سے نکالا  
کوڑو رکھ لیتے ہیں:-

دلیل:-

قولہ تعالیٰ:- انکم و ماتعبدون من دون الله حصب

جو عنصر :- " سورۃ الہمایاء : 98 "

دکھرا قول:-

چاروں سے مراد وہ کونا اور چاند کی سے۔ جنلوں جمع ازتے

تعصی۔ اور اس پر بہ عذاب کرتے تھے:-

اس قول مارڈ:-

کونا اور چاند کی مارڈ یعنی مارڈ۔ یعنی لہ اس طرح

کا عنزاء۔ حرف کفار کو یعنی بھوٹاں ملے ان کے ساتھ ساتھ ان

مسلمانوں کو بھی ہو گا جو ان کو جمع ازتے کونا اور اس پر تلبیر کرنا کو۔

حالانکہ بہ عنذاب تو کفار کے ساتھ خامیں ہے۔

دلیل:-

امیرت المفترض:-

لام تھیں ہے۔ جو لفڑی ساتھ خامیں ہے۔

تیرا قول:-

چاروں سے مارڈ۔ تبریزت "نہ کر۔" ما یقین

مادرے:-

اس قول مارڈ:-

اگر چاروں سے مارڈ تبریزت۔۔۔۔۔ سے تھی مارڈ سے تھیں

بپس رہیں ہے کوئی۔ اور جو مقصود ہے وہ باطل ہو گا۔ کونا

مگر سے تھیں ہے۔ جنم کی اگر کوئی کو بیان نہیں اور اسکے

تعلوں کی باندھ کو بیان نہیں ہے۔ جو کہ تبریزت سے تھی

مارڈ یعنی میں حاصل ہیں کوئی کمونا کمیریت سے 100٪ اگر

بھر کتی ہے۔ اگر 800 ملزموں کیوں نہ ہو۔

اگر حضرت ان عباس رحمی اللہ تعالیٰ عنہما۔ ھی چاروں مارڈ تبریزت سے نہ کر۔ والا ایک

مارڈ ہو۔ تو یہ سکتا ہے نہ مارڈ ہی کو کہ اسکے ذریعے جنم کی

اگر کو عصر کا یا جائے گا۔ جس طرح دیکھ کر کوئی کوں سکتے کوئی سے

تبیہ:- اگر کے مقصود کو تبریزت سے تھیں سے تباہی

ہی ہے۔ اگر تباہی حرف سے۔ جو کہ تباہی

تبیہ سے۔

س ۱۴۷ لوكول لو بعقرول سے کھول ملایا؟

ن بیلی وجہ:-

بعقرول لو اس سے عزاب دیا جائے گا لدیہ بُت  
منشای جرم، ابتداء جرم تھے۔ ان کی بناء پر کفار نے انگوترا شنا  
بعقران کی عبادت کی۔ اُگر ہی نہ کوتے تو کفار ان  
کی عبادت بھی بنس کرتے:-

د ۱۴۸ وجہ:-

لک، ان بُتوں سے یہ اسید رفتہ تھے نہیں  
عند اللہ ۴ شفیع ہوتے۔ لیکن اللہ تبار و تعالیٰ نے  
ان کے اُسید کے خلاف کردیا کہ ان بُتوں کو بھی کفار  
سے عذاب دیا:-

ایسیئے کہ ان کی حضرت زیادہ کو کیوں  
جو بندہ جس سے اسید رفتہ سے اگر وہی یہ سے خلاف  
کردے تو اُسکو حضرت زیادہ کو کی ہے۔

س ۱۴۹ "النار" معرفہ سے۔ اور معرفہ اُس وقت لانادرست

ہوتا ہے جب بیلے نکرہ ذکر ہو اور وہ بات معلوم بھی ہو

تو اب معرفہ لانادرست ہوتا ہے؟ سوال یہ ہے کہ

"النار" اس سے سلے "نکرہ" کون سا ذکر ہے؟

ن سورة البقرہ کی آیت "فاتقوا النار التي وقوعها الناس"

سے ہے "سورة الحجۃ" میں "نار نکرہ ذکر ہے۔ اور اس

سے کفار نے جان لیا کہ اس سے وہ اگر ہے جسما

ایندھن انسان اور بعقریں۔

قولہ تعالیٰ: - نار و قوادھا الناس و ابخارۃ "تحریم ۶۰"

اب ۱۰ "النار" معرفہ لانادرست سے۔ کیوں نکلے ہے

معلوم ہو گیا کہ اُس سے حرام کوئی اُس سے ہے۔

"أَعْدَتْ لِلْفَرِّنْ"

س ۱۵۰ "أَعْدَتْ لِلْفَرِّنْ" ترکیب کام میں یا واقع برڑی سے،

ن بیلا قول:-

"أَعْدَتْ لِلْفَرِّنْ"

جملہ ستانفہ میں۔

دوسرا قول :-

"اعدت لکفرن" حال بنائے گے۔ اور پہ امول سے لے اگر حال ماضی بن رہا ہو تو اس ماضی سے سلے "قد وف" یا فقط "قد" ہو۔ جا سے تاہر کو یا پوشیدہ کو۔

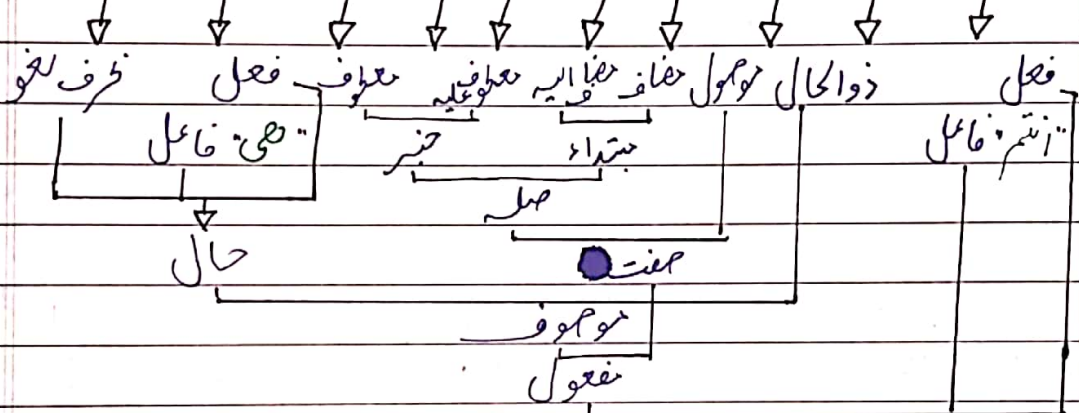
تو اس امول

کے مدنظر لھتے ہوئے "اعدت" سے سلے "قد پوشیدہ" نہ نہیں :- اب حال 2۔ انتہا سے واقع ہو گا۔

پہلا اعتبار :-

"النار" دو حال اور "اعدت لکفرن" حال کو گا:-

قالَقُوا النَّارُ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْجَمَارَةُ اعْدَتْ لِكُفَّارِنَ



حال فعلیہ خبر ہے

دوسرا اعتبار :-

"وقودها" میں "ھا" اسیز دو حال اور "اعدت" ہے

حال بننے" گا:- اس تریس میں ہنچیف ہے:-

س ۱۳ "وَالْكَّسْمُ فِي رِبِّ - اور "فَانْ لَمْ تَفْعِلُوا ... " ان دونوں

آئتوں کے فوائد تحریر کر کر گے؟

دونوں آئس سرکار علیہ اسلام کی نبوت پر درالافت رہی ہیں

چند وجہوں سے ملی بناء پر:-

پہلی وجہ:-

دونوں آئتوں میں جیلخ اور ان کو معاشرانے پر کوشش کرنے پر ابھارا جا رہا ہے۔ ڈائئن ڈپٹی اور دھلی کے

زردیع - فاتوا بسورة من مثلہ ان کسی صادقین -

اور ان کی وعید کو فرمان پاک کی سورتوں میں سے جھوٹی

سورت نہ لانے پر:- فانْ لَمْ تَفْعِلُوا وَلَنْ تَفْعِلُوا قاتِقُوا النَّارَ

حالانکہ کفار کثیر بھی تھے اور فضاحت و بلا عناء میں مشغور

بھی تھے۔ پھر بھی سورت لانے سے عاجز رہئے۔ جب معاشران  
ترنے سے عاجز رہئے تو سرفاً عملہ الاسلام کو جلا دو طن کرنے  
کر جسیور ہوئے۔ کہ سرفاً عملہ الاسلام کو بیلیں سے لفڑا جائے

دوڑکو وجہ:-  
دولوں آنکھوں میں خوب کی حیزب میان  
ہے۔ اور نفس الارض میں بھی اسی طرح واقع ہے۔  
تیرکی وجہ:-

اگر سرفاً عملہ الاسلام کو لینے کلام میں تردید کو نہ تو  
کافی عملہ الاسلام کفار سے ساتھو اتنے سیال غصے ساتھو معاشران  
لے لئے خود را مخفی نہیں کر سکتے اسی بارے میں حروف کریمہ کوئی  
کہ کو ساتھ سے کفار، اسی میں مثل لاریں اور تیرکی جست باتیں  
کو جائے۔

لیکن سرفاً عملہ الاسلام نے کفار سے سی طرح کا  
کلام میں تردید کیے ہیں بخیر کلام فرمایا اور مقابلہ کیا۔

ص ۵۷ لکفار سے مقابلہ کیا ہے اور کفار اس مقابلے سے عاجز رہئے  
تو پہلے کو سکتا ہے کہ کوئی ایک قرآن کی مثل لایا یا  
اور اس کو معلوم نہ ہو؟  
جس زمانے میں قرآن پاک سے ہر اکابر ایمانیوں  
زیادہ تھے نہیں قرآن پاک کی طرف سے  
دفعہ کرنے والوں کے۔

اگر کوئی ایک بھی مثل لاتا تو  
لوگ اسکو نہیں کر سکتے زمانے اسی تھا بھی نہیں۔

ص ۵۸ بعض لوگوں کا یہ مان سے لئے جنم اب تک بیدائیں  
کوئی سے ہے؟

جس "اعدت" فعل ماضی میں ہے۔ بیان میں لوگوں  
کا دفعہ کیا جا رہا ہے۔ اور جہنم کے مخلوق کے مقابلہ میں  
جہنم کو ہدایا گیا ہے۔ کیونکہ "اعدت" ماضی میں ہے۔  
اور ماضی میں کوئی زمانے کے شوتوں کو راست  
کرنی ہے۔

تو اس وجہ سے جہنم کو

جیسا کہ میں سے ہے۔

"وَبَشَّرَ الرَّذِيلَنَ وَامْسَنَوَا وَعَمَلُوا الْمُهَمَّاتِ - إِنَّهُمْ جَنَّتُ"

س 160 مذکوراً أیت کریمہ متعلق خبر برسر؟

ج دیلی توجیہ: - "ان نئی خبریں ..... احمدت للفتن"

اس لوری ایت کے مجموعے درستے۔ مجموعے فارطہ

مجموعے در پا قصہ فارطہ قہرہ در پا اک گروہ کا

فارطہ دو گروہ کے گروہ درستے

ان نئیں ..... للفتن: - پیال سے لفڑا کا ذرہ استے۔ اور ان کے

انکار کرنے کا نواب بیان، بور بیان سے اور جو لفڑا نے

قرآن پاک کا انکار کیا اس کا، بخا اسلی سزا کا بیان

ہے۔

وَبَشَّرَ الرَّذِيلَنَ ..... خالدیوں: - پیال سے دو گروہ سلمان کا بیان

ہے۔ ان کیلئے خوشخبریاں کا بیان ہے۔ نواب کا بیان

ہے۔

مجموعے کا مجموعہ در فارطہ سے خوبی فارطہ

حرادین سے۔ کہ جملہ خبریہ کا فارطہ جملہ خبریہ / انشائی

کا جملہ انشائی دکر۔ یہ مراد ہیں ہے۔

اسلئے:

کہ اگر خوبی فارطہ مراد ہے تو فارطہ علیہ سلی وہ فارطہ

بنانے جو فارطہ علیہ کے تمثیل ہے۔ یعنی: - اگر فارطہ علیہ

امر ہے تو فارطہ بھی اس اگر فارطہ علیہ ہی سے تو فارطہ

بھی فضی ہے۔ فارطہ درست ہوتا۔

حالانکہ معلوم ملیہ

ان نئیں۔ جملہ خبریہ اور معلوم "بَشَّرَ" امر ہے۔

اعتراف: -

دیلی دیا یا بھر خوشخبری سنائی جائی ہے ہے اسی کیوں؟

جواب: -

اسلئے کہ عادات ایسی ہے کہ اللہ تعالیٰ ہے بنوں

کو زادتے ہے خوشخبری سنائیں تھے۔

دیلی وجہ: -

مخاہیوں کو خوبی دلائے ملے اس جیزے حامل رہنے

کے حملہ کریں تو بخات پاجائے۔

دُورِي وِجْهٍ :-

مَنْ طَيَّبَ لَوْجِسْتِي دَلَانَ سَلَّى أَسْمَاطَهُ وَلَنْ  
دَرِ جَلْوَرِسْلَ لَيْلَ تَوْبَلَأَرْ بَلَوْلَ لَيْلَ -

دُورِي تَوْجِي :-

وَبِشَرِ الْذِلَّنْ "مَا" قَاتَقْتُوا " بَعْلَفْتَيْ

وِجْهٍ :-

أَسْلَيْلَهُ جَبَ لَفَارِقَرِانْ بَارَ لِي مَتَلَلَانَ سَهَ  
جَاهِرَ بَوْلَيْتَهُ تَوْقَرِانْ بَارَ مَا عَاجِزَ بَوْنَانَطَهُ بَرَكَوْلَهَا - جَبَ  
قَرِانْ بَارَ مَا مَجِزَ بَوْنَانَطَهُ بَرَكَوْلَهَا -

تَوْجُو فَرِانْ بَهَارَهُ  
مَنْكَرَهُ تَهُ يَهْ سَلَرَهُ سَمْحَقَهُ بَوْلَهُ اَوْرَ جَوْ فَرِانْ بَارَ

جَرَأِيَانْ لَلَّهُ وَهُ تَوَابَهُ سَمْحَقَهُ بَوْلَهُ -

اعْتَراَهَنْ :-

جَوْ تَوَابَهُ سَمْحَقَهُ مَلَ لَوْلَوْلَ كَوْبَعِي اللَّهِ  
تَعَالَى خَوْشَبَرِي سَنَاتَهُ جِسَ اللَّهِ تَعَالَى نَهَ لَفَارِ كَوْلَرَهَا بَعْلَهَا  
سِلَكَنْ اِيَسَا بَنِسَ كَهْ تَوَابَهُ سَمْحَقَتِنْ كَوْا اللَّهِ تَعَالَى خَوْشَبَرِي  
بَنِسَ سَنَارِهَا بَلَكَهُ سَرَكَرَعَلِيَهُ السَّلَامُ كَوْ حَلَمَرِدِيَهُ جَارِبَا سَهَ كَهْ اَهَ  
سَنَائِي يَاهْ بَرَزَبَانَهُ سَاهِمُ كَوْ حَلَمَرِدِيَهُ جَارِبَا سَهَ سَكَرَهُ اَهَ  
سَنَائِي، اِيَسَا بَرَوْلَ اللَّهِ تَعَالَى نَهَ فَرَسَبَا يَاهْ

جَوَا بَهُ :-

اِسَ مِنْ " 2 " نَائِدَسَهُ مِنْ :-

بَهْلَهُ نَائِدَهُ :-

مَوْنِينَ سَهَعَالِهُ كَوْ بَرِانْ بَهْ بَرَكَنَهُ سَلَهُ :-

دُورِي نَائِدَهُ :-

اِسَ بَاتَهُ جَنِبَرِدِيَهُ سَهَوَدِيَهُ مَهَارَهُ مَوْنِينَ اِسَ  
بَاتَهُ زَيَادَهُ حَقَدارَهُ مَلَهُ اِنَهُ كَوْ خَوْشَبَرِي دَهِي جَاهَ  
اَوْرَانَهُ كَوْ مَهَارَهُ بَاتَهُ دَهِي جَاهَ جَوَانَهُ سَهَ جَهَتَ  
مَيِسَ تَيَارَهَا بَاهَهَا سَهَ -

دُورِي قَرَاءَتَ :-

دُورِي قَرَاءَتَ مِنْ " بَشَرَهُ " كَوْ بَشَرَهُ مَعْلُمَجِيَهُ بَهْهَايَا بَهْ  
اِسَ مَهُورَتَ مِنْ " اُمَّهَتَ " بَهْ بَشَرَهُ مَاهِرَهُ بَهْهَا -  
اَوْرَ اِسَيَ مَهُورَتَ مِنْ جَهَلَهُ سَتَانَفَهُ وَاقِعَهُ بَهْهَا -

س ۱۶۱ "بشارت" کے معنی تحریر مر-س ؟  
معنی :-

بشرت یہ بشارت سے بناتے ہیں جس کے معنی ہیں خوشخبری اور خوبخبری کو بشارت اسلئے متن میں کہ وہ "بشرت" سے بناتے ہیں طے کری کھال چونکہ اچھی خوبخبری اسراز پر سے درنامہ رکھتا ہے۔  
تاں الفقهاء :-

اس معنی کو مدد نظر رکھتے ہو تو فتحاء ۱۶۱  
فرماتے ہیں بشارت پہلی خوبخبری سے۔

جسے کسی آقا نے علاموں کو انہا جس نے مجھے تیرے سے اُنے کی خوبخبری دی وہ آزاد ہے۔

علاموں نے یہکے بعد دیکھ نے اُقا کو سے نی خوبخبری سنائی تو ان علاموں میں سے جس نے سلسلے خوبخبری دی وہ آزاد ہو گا۔ اسلئے کہ بشارت کا اثر تو دیکھے وہ علام سے حاصل ہو گا۔

مجھے میرے سئے اُنے کی خوب خوب توسیع مورث میں سب علام آزاد ہوں گے۔ رسکتے کہ ہماب پر خوب خوب کر سے نہ کہ بشارت کا :-

س ۱۶۲ بشارت کے معنی خوب خوبی کے سے حالاتکہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا فی بشرت ہم بعذاب ایسیم پہاں کر کے خوب خوبی کے معنی ہیں وہ احترم فرمائی ہے۔

ج ہیلی تو جی :-  
اللہ تعالیٰ نے کفار سے تعلیم فرمایا کہ اے انکو دردناک مذکوب سے راؤ ۔ بشارت سے مجازی معنی مراد ہیں نہ کہ حقیقی معنی :-  
دو کی تو جی :-

بشارت کی 2۔ اقسام میں :-

1۔ بشارت متعارف 2۔ بشارت غیر متعارف

جو خوبی کے معنی ہیں ہو۔ جو نکلیف کے معنی ہیں ہو۔  
اور ایکریجہ میں بشارت سے "بشارت غیر متعارف"

ترجمہ:- اُن کی اُسی کی طلاق تعلیم دے دے گے تھیں ہم ہرگز وحیج

٣- معايير تحدة "ز" "تحدة" "ز" معايير "زم" -

## ١- تحية متعارف ٢- تحية غير متعارف

جو تعظیم ملے گا۔ جو نسلیں ملے گا۔  
اعریز بھی "تحیہ" سے "تحیہ عزیز" ملے گا۔  
لیاں سے نہ کر "تحیہ" ملے گا۔

س 168 "ہماحات" کی تحقیق بیان مزدوس ہے۔ "ہماحات" کی طبع سے اور "ہماحات" مفہوم اعلیٰ میں سے ہے۔ یعنی: "ہماحات" مفہوم اعلیٰ میں سے ہے۔ میں اس کا مانندیہ کو گا۔ جنکی وجہ سے اس کی میں استعمال کرنے لگا۔ جسے اس کی میں استعمال کرنے لگا تو اس کی اکیلا اتنا ہے۔ تو یہدا "ہماحات" یعنی بغیر موافق اکیلا میں سے۔ اور اتنا بھی ہے۔

جسے:- حسنہ و فاتحہ :-

حال الحقيقة :- لغير المجراء وما تنقله في حالات  
ترجمه :- ليس ثابتي كوله اسحال میں لستکی جاری کوئی  
من کالا ازم بظہر الحدیث تائیتی :-  
ترجمه :- کو کال ازم بظہر سے میری میز مو جوئی میں  
موانع ادا مستحکم :-

مذکورہ "شفر" میں "کام" کے طور پر

تمالحات مئونت ذکر کرنے کی وجہ:-

• 2022-234

فی تاولیل میں سے اور "مُؤول بہ" معنیت میں تو اسی نسبت سے "حالاتِ کوچکانہ" ذکر میں مالک "مُغول" اور "مُؤول بہ" کے درمیان متفاہیں ہوں گے۔

"حالاتِ بھی":-

"صاغِ اُن اعمالِ کوئی میں":  
جنکو مذکور ہے مطہر ہے جائز اور اجھا فرارِ دباؤ۔  
بے اعمالِ مراد میں:-

"حالاتِ الفلام":-

"الحالات" برو الفلام میں۔ وہ

جنس میں:-

س ۶۶۔ محلِ ایمان در عطفِ کرنے کی وجہ تحریر فرمائیں؟  
ج اللہ تعالیٰ نے "خوشنخبری دارے حلم کو" ایمان اور عمل "در  
مرتب فرمایا۔ یعنی:- بندہ اُنوقت ہے اس خوشنخبری کا  
مسحتق ہو گا جب ان دونوں کو "ایمان و عمل" کو جمع کرے:-  
وجہ:-

ایمان مرف "تصدیق بالقول" کا نام سے۔  
اور صاغِ اعمال تو بینا درکلئے عمارت کی طرح میں۔ جس بنیاد  
در عمارت نہ کر اُس بنیاد میں کوئی بندہ دریافت احتیار ہیں  
رسانا۔ اُس سرخاڑہ ہیں اجھا سکتا:- اس طرح امرف ایمان  
لانا کافی ہیں کو ما:-

عرف "خانہ دھو":-

اعمالِ ایمان در عطفِ فرمایا تو اس بات سے  
اس باتِ خانہ دھو کو الہ اعمال "نفس ایمان" سے خارج ہیں  
ایمان میں دراصل ہیں میں۔ اسکے کہ عطف "ستغایرت"  
لکھا گرتا ہے۔ ایک چیز کا اُس چیز پر عطف کرنا جائز  
ہیں کوتا اور نہ اُس چیز پر عطف درست کوتا سے جس  
معطوف علیہ میں معطوف کے معنی بائیع جائے:-

س ۱۰۵ "أَن لَهُمْ تَرْكِيبٌ مِّلَامٌ میں لیا واقع کو بایہ سے؟  
ج پہلی ترکیب:-

"أَن لَهُمْ" "فیشہ" کا فعل واقع کو بایہ سے  
جو کل مناوی بہے۔ اعمال میں "فیشہ" کو "أَن لَهُمْ" "عطا" چیز کو  
کو حذف کرے "نیا منیا" کر دیا۔

دواری ترکیب:-  
 اُن حُصْم لفظ مُناہ و بُسے مُحلاً مُجْهُور  
 سے حرف ح. سے بُوشیدہ کونے کی وجہ سے:-  
 جیسے: اللہ لا فاعل میں اسم جلالت اللہ عزوجل سے پر  
 حرف ح حرف سے:-

ص 166 "جنت کے معنی اور اسلامی تحقیق بیان ہے:-  
 ح "جنة" یہ "مرہ" کے وزن ہے اور "جتن" سے  
 سے اور اسلامی معنی "چھپا نے" ہے۔  
 ترکیب مدار:-

حصہ فاء مکہہ حسکہ اور عین ملکہ نون کو تو  
 اسلامی معنی چھپا نے کے موتے ہے:-

اور اسی وجہ سے سایہ دار  
 درخت کو بھی "جنت" کہا جاتا ہے۔  
 اسلامی لہ گویاں  
 اُس درخت نے ایک مرتبہ اپنے اندر آنے والے کو چھپا  
 لیا! - لیکن: جو بندہ درخت کے ساتھ میں بیٹھ گا تو درخت  
 اُنہی بُشیوں سے اُس بندے کو چھپا لے گا:-  
 دلیل:-

کل ابن حسین:- اُن عینی فی عمر بی مقتله  
 ترجمہ:- گویاں میری دو لوں انکھیں اُنہی کے دو دُول میں  
 میں اُنہاں کا نجاح تسلی جنہ سختا

ترجمہ:- کابی کرنا والی اُنہیوں میں سے وہ بُرے درخت کو بُرائی کی  
 شعر ماقصہ:-

کثرت رونا بیان رہا ہے

س طرح:-  
 بُنیا، بُراؤ نیز دُول کو اچھا کر درخت کو رابر بُرائی کے  
 لیکن ایسا ہنس سے بلکہ اُنہی میرے اُس نسوانی سے دُول عفر کر  
 "درخت کو سراں کر رہی ہے۔

ص 167 "جنت" کو جنت لکنے کی وجہ تحریر ہے:-  
 ح دلیل وجہ:-  
 اسلامی کہ جنت میں گھنے دار درخت کوئے میں

Date 14.02.19

اور "جنت" سے مخفی "کھنڈار سایہ دار" حستوں کو بینے میں اور جنت میں بھی در حست کرنے میں اسوجہ سے "جنت" کو جنت کہتے ہیں۔ دوسری وجہ:-

"جنت" سے مخفی "چھپانے" سے میں۔ اور جو اللہ تعالیٰ نے بندوں کیلئے جنت میں مختلف نعمتوں تیار کی ہیں ان نعمتوں کو دنیا میں اللہ تعالیٰ نے بندوں سے پوشریدہ کیا ہے۔ اس بناء پر "جنت" کو "جنت" کہتے ہیں:-

دیل:-

"حال اللہ تعالیٰ:- فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أَخْفَى لِهِمْ مِنْ قَرْءَأَعْيُنُ:-"

"سورة الحجۃ 17"

س 108 "جنت" کو جم جم اور نکرہ لانے کی وجہ تحریر کرنا:-  
ح جم جم لانے کی وجہ:-  
حضرت ابن عباس سے قول مطابق جنت کی 7 اقسام ہیں:- اس بناء پر جنت کو جم جم نہ کرنا ہے۔ اور جنت کی 7 اقسام درج ذیل ہیں:-  
1- جنة الفردوس 2- جنة العدن 3- جنة النعيم 4- دار الخلد 5- جنة المأوى 6- دار السلام 7- علیس:-

ان طبقات میں سے  
بر طبقہ ماترتب مختلف ہے۔ اعمال اور اعمال کرنے والوں کے منفاذت کرنے کی وجہ سے:-

س 109 بندہ عمل کی وجہ سے جنت میں جائے "ما بیا اللہ تعالیٰ کی احست سے جنت میں جائے" ہے:-

لهم میں جو لا کر سے۔ لام ایسا بات پر دراست کر لیا ہے  
لوگ جنت کے سبق کو نہ ایمان لانے اور عمل صاف کی  
وچہ سے۔ بذات ای اعمال صاف کی وجہ سے لوکی بھی  
جنت میں ہنس جائے گا۔ اور ایمان لان اور ادھر عمل اکن  
یہ بھی کافی ہنس جو گا۔ ایسے کہ بندہ عنور رے اس سے جو  
نعمتوں ملی ہیں۔ یہ کس کے بندے میں ملی ہیں  
بلکہ بندہ جنت میں اللہ تعالیٰ کی احست سے جائے گا۔

نکتہ :-

نہ جنت گا سعیت اُسی وقت کو جب ایمان در

دیل :-

قولہ تعالیٰ :- ومن يرتد عن دينه فنيهت  
و هؤلئة حبطت أعمالهم :- البقرہ 217  
قولہ تعالیٰ لنبیہ علیہ السلام :-

لئن أشرت لمحطن محمل

"الزمر، ۵۵"

"تیری من تختها الانهار"

س ۱۷۰ مذکورہ ایت کریمہ کی وہنا حست نہیں؟  
نہ جنت کے نیچے نہیں جاری ہیں اس سے کہا:- جنت کے  
درختوں کے نیچے نہیں جاری ہیں :-

دیل :-

تم دیکھتا ہے نہیں درختوں کے نیچے سے جاری کوئی  
ہیں اُن درختوں کے نیچے جو رخت کناروں کرائی گئے ہیں :-

دیل :-

حضرت مسیح راولی ہیں :- کہ جنت کی نہیں بیفر  
گڑھ کے جاری کوئی ہیں :-

س ۱۷۱ "الانهار" میں الف لام کو نہیں سے  
نہ اس میں "2" اقوال ہیں :- جو درج ذیل ہیں :-

ہیلا قول :-

الف لام محدثہ کی کاہے سے

دیل :-

ہیلا قول فلان سلئے ہے :-

بستان فیہ الماء ابخاری :-

دوسرا قول :-

الف لام محدث خارجی کاہے سے ۔ اس مورث میں مخصوص

وہی سے ۔ جو اللہ تعالیٰ کے فرمان "انهار میں ماء منیرہ ایں" ہیں سے ۔

وہ مخصوص دوسرے سے کہ "ایسی نہیں

ہیں جنکا باتی خراب ہیں ہے۔

س<sup>172</sup> "انھار" کی تحقیق اور اسکے معنی تحریر کر لڑیں،  
ج "انھار" نظر کی صبح ہے۔  
لغوی معنی:-

تحریر کھا رہے ہے۔

امر لاری تعریف:-

ایسی نظر جو ناچار سے بڑی کو سمند سے جھوکی

کو۔ اسکو "نظر" بنا جاتا ہے۔

نظر کی اصل و معنی:-

و سمعت سلئے تھی:-

آیت میں انھار سے مراد:-

آیت میں "انھار سے" 2،

مراد کو سلئی ہے:-

دیلی مراد:-

نظر سے مخالف مخزوفہ سے۔ وہ ماہ "ہے۔ اس امور سے میں بہ اسناد مجاز کی کوئی۔  
یعنی:- محل بول تر حال مراد ہے۔

دواری مراد:-

"انھار" اپنی حقیقی معنی ہے کوئی جان کی جو اسناد "انھار" کی طرف کریں گے بہ مجاز عقلی کوئی۔  
یعنی:- فعل کی اسناد محل کی طرف کی ہے۔

"کلماز تو امنھا من شریت رزقا تالوا هذالذی رزقنا"

س<sup>173</sup> آیت مریمہ کا تعلق بیان فرمائی ہے؟  
ج آیت مریمہ کا "3" طرح سے اعتبار کو سلایا ہے۔  
دیلہ تعلق:-

جنات کی صفت اول۔ تحریکی من تحقیقاً الانھار ہے۔

اور صفت ثانی "کلماز تو امنھا من شریت ... بنے ہی۔

دواری تعلق:-

مبتداً مخزوف "کم" یا "ھی" اور کلماز تو ... جزء نہ

ہی:-

سیر اعلان :-

حکلہ مستائف ہو گا۔ اور سوال مقدر، ماجواب ہے۔

سوال :-

جب جنتیوں کو جنت کے عمل دیئے گئے تو جنتیوں نے  
یہاں یہ وہ عمل یہں جو ہم کو اس سے سنبھالنے کے لئے یہیں  
تو سایع کے دل میں یہ بات آئی کہ یہاں جنت کے عمل  
دنیا کے عملوں کی طرح ہیں یا کھر دوڑ کی اجنبیاں ہیں؟  
جواب :-

جنت کے عمل دنیا کے عملوں میں زان میں  
مشابہ ہیں۔ لیکن زان لفظ میں مختلف ہیں۔

س ۱۷۴ آیسٹر ریس میں "منہادر من شرہ" ایسا بکا سے۔ دلوں  
"بین" کی تحقیق بیان کرے؟  
دوں "بین" ابتداء کیلئے ہیں:-

خواہ اکمل پہنچ سے کہ دو حرف جر کا ایسے معنی کردا ہے  
درست ہیں۔ مثلاً ان کے مابین حرف عرطف ذکر کو  
یا دہلہ والا حرف جر بدل منہ اور دوڑ کے والا حرف جر بدل  
کر تو اس صورت میں دلوں حرف جر سے ایسے معنی  
کردا ہے اور اس درست بے سے لیکن آپسی ترتیب میں اسے حرف جر  
سے اور نہیں دوڑ بدل سے؟

دوں حرف طرف مستقر ہو رہا ہے:- اور  
ایسے زد اکمال کے کئی حال اسکے میں۔ تو اس اعتماداً  
ایسے کا اعتماد اکمال کرنا درست ہیں ہو گا:-

عمل ملزم :-

جب بھی انکو رزق دیا یا جنت سے ابتداء  
مشعرہ پھل سے ابتداء کرتے ہوئے۔

دولا احتمال :-

من شرہ کے میں۔ کو بیانیہ کر دیے۔  
اصل صورت میں عطف بیان مقدم اور میں مؤخر ہو گا۔

حصہ: رأیت منہ اس دلیل کے  
↓ ↓  
میں عطف یا مٹھے  
مٹھے

حال مترادف :- ایک زواج حال دھال کوں ۔

منها من ثمرة رزقا

ظرف متنظر بکری حالتی زد و حال اول حالتی

حال متداخلا:-

دو حال میں ٹھیر جو حال بن رہی ہے ۔

منها من تمرة رزقا

حال حال حال  
ذواکمال ذواکمال ذواکمال  
خرف سنتر ٹائپر

س ۱۷۵ "ھذا۔ اسم اشارة ہے کہ اسکے لئے اسکے اشارہ موجود اور حاضر چیز کی طرف بیا جاتا ہے اور آئیتِ ترکیہ میں "ھذا" ہے۔ جتنی لوگوں کے لئے یہ ۴۰ بھل ہے جو میلے دیا یا تو کوال ہے لئے جو میلے دیا یا تو وہ لھاڑ متأثر ہیا وہ معدوم کوئی تو معدوم چیز کی طرف اشارہ تو ہنس بیا جاتا ہے ।

ج، اگرچہ وہ بھل فنا ہو گئے معدوم ہو گئے یعنی اشارہ عملوں کی نوئی کی طرف سے۔ لہاس بھل کی قسم ہمیں دنیا میں دیکھی گئی:-

اور یہاں کو تشبیہ بلیغ دیتے ہیں۔ حرف تشبیہ حذف ہے  
لہ جنت کے عمل دُنیا کے عمل کی مثل ہے۔ تشبیہ یہ اور  
شبیہ کے مابین تشبیہ کے بخشنہ، کون کی وجہ سے حرف  
شبیہ کو حذف کیا۔

"من قبل"

س ۱۷۶ "من قبل، کی وضا حدت کمرے؟"

ح پہلی توجیہی:-

دنیا میں بھیں عمل دیکھئے۔ جنت کے عملوں کو دنیا کے عملوں کی جس بنا پایا۔

اسکے کے طبقہ مائنوس  
چیزوں کی طرف مائل ہوتی ہے۔ اور تینہ مائنوس چیزوں کی  
طرف طبقہ مائل ہیں کوئی ہیں۔  
دوسری توجیہی:-

جنت میں اس جیسا عمل بھیں سے دیا گیا۔  
پہلی دلیل:-

حضرت حسن رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے حفایہ تب میں  
فرمائے گئے۔ جب جنتیوں میں سے کسی ایک کو پہاڑ  
دیا جائے تاکہ وہ اس میں سے کھائے جب کھائے گا پھر  
دو کوہ پہاڑ دیا جائے گا تاکہ اس میں سے بھی کھائے گا۔ تو  
بندوں کے گا بے تزوہ عمل سے جو بھجے اس سے سے دیا گیا اور  
میں نے کھا لیا۔ تو فرشتہ کے گا اپنے کھائے، اگر قبیلہ اس عمل  
کا رنگ ایسے سے میں زائقہ مختفیت سے۔  
دوسری دلیل:-

کار علیہ السلام نے فرمایا۔ اس ذات کی قسم جسے تیہنے  
قدرت بسی محظی کی جان سے۔

جب اہل جنت میں سے کسی  
مرد کو عمل دیا جائے گا تاکہ وہ اسکو کھائے تو بزرگ عمل کو اسے  
منہ کے فریب کرے گا تو اللہ ہمیں وارے عمل کی جگہ ہر دنگرا۔  
عمل بسیا فزنا دے گا۔

بندوں کے گا بے تزوہ عمل سے جو بھجے دیا گیا۔

کاں قائمی:-

من قبل سے مراد ہی توجیہی مرا دینا زیادہ بسرا اونٹھو  
سے۔ اس سے کہ کامیں مکوم کر دلائل کرنا ہے۔ جب جب  
بھی اُنکو عمل دیا جائے گا تو وہ کہیں کہ کب پیو وہ عمل سے جو  
بھیں سے دیا گیے۔

"وَأَتَوْا بِهِ مُتَشَابِهَا"

س " " من کو ۱۰۰ بیت کریمہ کا ما قبل والی آیت سے تعلق  
خمر کر کر سیں؟

ج "وَأَتَوْا بِهِ مُتَشَابِهَا" بھل معتبر صنیع سے۔ اور یہ عمل "هذا  
الذی رزقنا" کے معنی کو بعثت کر رہی ہے۔

س "بھ" میں خمر واحد کی ہے۔ اور اس فاعل مرجع "تشابھے والی" اشیاء  
ہیں۔ جو متعدد ہیں۔ تو راجع اور مرجع کے "سیان مطابقت  
ہیں ہے؟"  
دہلی توجیہی :-

ر "من قبل" سے مراد "دنیا" ہے اور یہے تو اس مورث میں  
بھ۔ کی خیر کا مرجع "جنس رزق" ہو گا۔ اور جنس کا طلاق  
متعدد اشیاء ہیں، کوئی سے۔ تو یہاں کوئی امترانی نہ ہو گا۔  
دہلی :-

قولہ تعالیٰ :- ان یکن عیناً و فقیر اخا اللہ اولیٰ بعضا

"سورة النساء ۱۵۳"

موضع الاستئناف :-

اللہ تعالیٰ جنس عینی کو اور جنس فقیر کو زیادہ  
بیت جانجا ہے۔ ایسا ہیں سکے الک فقیر بایا  
عینی کو جانتا ہے۔

دہلی توجیہی :-

"من قبل" سے مراد جنس ہے۔ "کو تو اس مورث  
ہیں" بھ۔ کی خیر کا مرجع رزق ہو گا۔ تو اس مورث  
ہیں کوئی امترانی نہ ہو گا:-

تہیک توجیہی :-

جنتی برپل کو دیکھو تیر پر کسی گے کہ ان اعمال کا  
بدل ہے جن کی سر کو دنیا میں توفیق دی گئی تھی۔ جس طرح  
اعمال کا نواب مختلف ہوتا ہے۔ اسی طرح پہلی بھی مختلف  
اقسام مادیا جا رہا ہے۔

حسرجع کا عمل ہو گا۔ اسی طرح کا

جنت میں بندہ ثواب ماسحق ہو گا:-

Date 21-02-19

س 179 اگر مشاہدہ سے مراد وہ مفہوم ہے جو اسے جانتی بھل دنیا کے عکلوں کے وہ مفہوم ہے جو مشاہدہ میں تو پہ درست ہے میں سے ایک کہنے کے لئے اب عبادی رضی اللہ تعالیٰ مخصوصاً سے روایت ہے سے فرماتے ہیں کہ جنہیں میں دنیا کے کھانے میں میں ملکرنا ہے تو پھر جنہیں بھل دنیا کے عکلوں سے سرطاخ مشاہدہ میں تو ج 180 اعتراف کرنے اور کا بالکل درست ہے جنہیں بھل دنیا

کے عکلوں کے مشاہدہ میں اسی سے مراد ہے کہ حورت میں ایک جس سے۔ تکن کھانے، لذت، ذائقہ جو اسے میں مختلف ہے:-

تو اس اختیار سے ایکا اعتراف کرنے

ہے میں بس ما:-

"وَلَمْ فِيهَا أَزْوَاجٌ مُطْفَرَةٌ"

س 178 "مُطْفَرَةٌ" سے یا مراد ہے کہ؟  
ج 180 عورتوں ماؤں اشیاء سے بارے کوتا جن اشیاء کے ذریعے عورتوں سے گھن کھانی جاتی ہے۔ اور عورتوں کو قابل سذجت سمجھا جاتا ہے۔  
جسے۔ حیعن اور میل اور طبیعت ہے۔ مگر کونا اور بُرے اخلاقی:-  
اعتراف:-

تطفیر کا جسم میں استعمال حقیقت اور اخلاق اور افعال میں استعمال مجاز ہے۔ تو اپنے کریک میں تو "حقیقت" اور مجاز کو واضح کر دیا؟  
جواب:-

تطفیر کا جسم اور اخلاق اور افعال میں استعمال حقیقت اور مجاز کو واضح کرنا میں سے۔ بلکہ عرف میں ہے۔

خوبی نہ لت:-  
 واضح ملکر موافق ہو تو اسکی صفت واحد

اور طبع مئونت بھی لا سلطہ ہو۔  
تو:- ازواج مطہرہ و ازواج مطہرات بھی ہو  
↓ ↓  
و احمد جسیں میورت یہ بناء طبع ازواج یہ بناء  
↓ ↓  
دکھنے کے لئے دکھنے کے لئے

قال شاعر: «إذا العذارى بالدخان تقعن» -

ترجمہ: - اور جب کوارٹی عورت نے دھوپیں کو خرداہ بنایا  
داستعفیل - نہیں۔ القبور فصل تیسرا۔

ترجمہ: - اور یادوں کی کوئی تاریخ میں حلولی کی توسیع نہیں تھی۔  
موہنگ استشهاد: -

## تقنيات وأساليب حل المسائل

تینوں واحد مؤونت ہے (جسے میں ان کے خیر کا منع  
"منداری" بوجھ سے۔

مطفرة" ابلغ ہونے کی وجہ:-  
کس اور "مطفرہ" کے معنی کہ جسکو پاک لیا  
گیو۔ اور ان کو اللہ تعالیٰ نے پاک لیا ہے۔ اس بناء  
کی "مطفرہ" کا معنی "مطفرہ" سے زیادہ بیان سے

س 179 "زوج" کی تحقیق بیان مرسل ہے۔  
ج "زوج" ترکیم اور معنوں کے دلخواہ اسکے استعمال کو تابع  
"زوج" کی اصل و امنع این جنس کے ساتھی" کے لئے کوئی ممکن ہے۔

س ۱۸۰ خان ماقہار "منزاء حامل زنا" اور نفاح ماقہار "اولار" حاصل سے اور جنہیں میں لوگ تو اس سے مستفی ہیں۔ پھر ایسے حاصل ہے؟

جنت کے کھانے اور نمایاں اور جنت کے دلکش احوال  
کے مادیں کے لئے دینیوں کھانے عزیز ہیں لیکن مٹا بھت  
بھوکی۔ بالآخر طور پر مٹا بھت (بھت) سے۔

میں تسلیم

من مل چڑھ دی جانی سے

"وَمِنْ فِيهَا خَالِدُونَ"

س 181 "خالدون" کے معنی کی تحقیق اور اختلاف بیان (جز) 2  
ج مختزلی :-

"خالدون" اور "خلود" سے ہے۔

اور اسے معنی "بیشکی" کے میں :-

عند اجماع عورت :-

"خالد" کے دو معانی ہیں :-

1 - لمبی شیرم ہے جو بیشکی سے نہ کو۔

2 - لمبی شیرم ہے جو بیشکی سے نہ کو۔

دلیل معنی کی مثال :-

مرب ماقول - اثافی، اجراء

↓  
حقروں

↓  
جھوک

ان دونوں کو "خوالد" سے بزرگ نہیں  
ہوتے ہیں۔ اسیلئے ان سلسلے لمبی مدت تو ہے۔ میکن  
بیشکی والی مدت عینی سے۔ عصر عرب - وادی ان  
کو "خوالد" سے سوکھ کر رہے ہیں۔  
مختزلی کو جواب :-

اگر "خالد" کے معنی بیشکی والے مراد ہے تو

عصر "خالد" کو "الد" سے مقید کرنا یہ لغو کو جائے گا۔

اس سے "خالد" سے مطلق "بیشکی" والا معنی مراد ہیں  
ہے۔

س 182 "خالد" سے لمبائی پڑی ہو اور اسکی دو اقسام سنائے تو اس مورث  
میں "مشترک" یا "محاذ" لازم آئے گا۔ خالد اکھوں سے  
کہاں کی نہیں ہو اور حقیقت مرا جو کو؟  
ج "خالد" سے دو معانی مراد ہے یہ عموم محاذ کے طور پر۔  
اور عموم محاذ کے طور پر "خالد" سے دو معانی مراد ہے سلسلہ  
ہیں۔

جیسے:- جسم مالطلق انسان کر جی سے اور  
جانور بھی مالطلق کو تائی ہے۔

قولہ تعالیٰ :- وَمَا جعلنا لبشر من قبلنا <sup>ك</sup> الخلد

ہم نے آپ سے سے سی لو بیٹھی سلئے بیدا ہیں فرمایا۔ بلکہ  
ہر جان کو اس مرحلے سے گزرنا ہے۔  
اور بیٹھی ” والامعنى ”  
” خالد ” مایک فرہ سے ۔

س 183 جنتیوں کے جسم جنت میں بیٹھتے ہیں گے حالانکہ جسم تو مختلف اجزاء سے مکمل ہے اور اجزاء میں سے ایک فرز بھی دورے خریز کرنا سہ آتا ہے۔ جس پر اشیاء مانند یہ تو اونہ متغیر کوئی نہیں جو متغیر کوئی نہیں  
وہ حادثت ہوئی۔ تو ہر جسم بیٹھتے ہیں گے حالانکہ جنتیوں کا جسم اللہ تعالیٰ نے اپنا ہیں بیدا فرمایا جس کو اشیاء مانند ہوتا ہے۔ بلکہ ایسا بیدا فرمایا جس کو کوئی شیء جسم پر غالب نہ ہائے۔ جب غالب نہ ہائے گی۔ تو متغیر نہ ہوگی۔ جب متغیر نہ ہوئی تو حادثت نہ ہوئی۔ جب حادثت نہ ہوئی تو ”قدیم ” ہونا ثابت ہے۔ ہو گیا۔

س 184 جنت میں بیتے ساری نعمتیں ہیں لیکن اللہ تعالیٰ نے تینوں نعمتوں ” سکن و مطعم و مناخ ” کو نظر لیا ہے، جو اللہ تعالیٰ نے مذکور 0 0 3 تینوں کو اسلئے بیان فرمایا۔ نزدیکی گزار نے مدار و مدار مذکور 0 0 1 ان تینوں نعمتوں پر ہے۔ اسلئے ان تین نعمتوں کو بیان فرمایا۔

۱ ۲ ۳

” إِنَّ اللَّهَ لَا يَسْتَحِي إِنْ يَأْنِزَ بِمِثْلَ مَا بِعْوَنَةٍ ”

س 185 مذکور 0 0 1 بیت ” مانعلق ” تحریر مرسیں؟  
جب اللہ تعالیٰ نے ما قبل وائل ایتوں میں منافقین لو ” مستوقدین ” و ” حبیب من النساء ” سے تشبیہ دی۔ تو اس کے بعد اللہ تعالیٰ نے اس چیز کو بیان فرمایا جو شال کا حسن سے جو شال کا حق سے جو شال میں شرط ہے۔ وہ ہے کہ شال

ممثل لہ کے مطابق دیکھ جائے گی۔ نکہ ممثل کے  
رہنمایی سے تو شال بھی عظیم دیکھ جائے گی۔ اگر ممثل لہ  
کم تر ہے تو شال بھی کم تر حیرت کے ساتھ دیکھ جائے گی۔

س ۱۸۵ شال کو بیان کرنے کی وجہ تھی کہ کہاں؟  
ج ممثل لہ کے معنی کو واضح کرنے کے لئے اور ممثل لہ کے درجے  
کو فوراً کرنے کے لئے اور ممثل لہ کو اُسی مورثت پر کاہر  
کرنا جو مثاہد بھی کو اور محسوس بھی ہو۔

وجہ:-  
تالہ ممثل لہ میں وہم عقل سے اتفاقی کرے۔  
اور وہم نے عقل کی صلاحیت کے ساتھ ممثل لہ کے معاملہ بھرے۔

س ۱۸۶ کفار نے یہاں کہ اللہ تعالیٰ نے ہمارے ہاتھوں کو ملکہ کے ساتھ  
تبشیر حرمی حالتاں کہ اللہ تعالیٰ تو اعلیٰ وارفع ہے؟  
ج دلیل توجیہی:-

اس کے رد میں "اَنَّ اللَّهَ لَا يَسْتَحِي اَنْ يَعْلَم  
مُثْلًا مَا بِعِوْصَمَةِ" آیت تبریزیہ نازل ہوئی۔

دلوڑی توجیہی:-

اللہ تعالیٰ حسیاء نہیں فرماتا کہ محشر کی مثال  
بیان نہ فرمائے بلکہ محشر سے کم حیرت کے ساتھوں بھی اللہ تعالیٰ  
شال بیان فرماتا ہے۔ اور حیرت حیرت کے ساتھوں تبیہ دینا

کلکام عرب میں بھی موجود ہے۔

جس:- اس سعی من قرار:-

دلوڑی آیت تبریزیہ کا تعلق:-

جبکہ اللہ تعالیٰ نے منافقین

کو اُس راستے کی طرف پیدا ہوتے دیکھو اسی بابت  
جو دریل ہے کہ جس حیرت کے ساتھوں حیلخ دیکھ لئی ہے وہ  
وہ "وَحْیٌ" سے جو نازل کی گئی ہے۔

ای) کہ اللہ تعالیٰ نے

آن لوگوں کے لئے وہی فرمائی جنہوں نے "کفر" کیا۔ اور وہو  
فہیا جنہوں نے "ایمان" لایا۔

س 188 "حیاء" کی تعریف بیان مزمل ہے اور اس کا مشتق منہ بھی تحریر فرمائی ہے:-

ح معنی:- نفس مائز جان اُپرے افعال سے منسٹ کے خوف لی وجہ سے ۔

حیاء:- حیاء و تاہر اور حمل سے مابین مانا ہے۔

مادر

مطلق کام سے نفس لورول  
لنفس مائز کے افعال درجات  
کرنا۔ اور بعض حیزوں سے  
دینا۔ یعنی:- نیاز، روزہ و نیزہ جھوڑنا  
حیاء کرتے ہوئے ۔  
لارخواہی کرنا ۔

حیاء کا مشتق منہ:-

حیاء، حیاۃ، حیاۃ سے مشتق ہے۔ اور "حیاء"  
کو رو جانے کو لیتے ہیں۔ اور وہ قوت حیوان کو لاحق  
ہوتی ہے۔ دس "حیاء" بند کے کو افعال قبیح سے روک  
دیتی ہے۔

عرب ماقول:-

جی ار جل:- جب بند کمزور ہو جاتا ہے  
او سونت مذکورہ ماقول عرب استعمال کرتے ہیں۔

س 189 "حیاء" کی نسبت حب اللہ تعالیٰ بیکار ہو تو وہ کیا  
کر کر "حیاء" سے کیا مادر ہے؟

ح "حیاء" کی نسبت حب اللہ تعالیٰ کی طرف ہو تو  
حیاء سے مادر وہ "ترک" مادر ہو گا۔ جھوڑ کر جانے کو  
لازم ہے۔

حس:- رحمت سے مادر انتہائی معنی مار ہے۔

حیاء کے معنی برداں:-

اذا ما اسْتَحْيِي الْمَاء يَعْرِفُنْ لَنْسَه

ترجمہ:- اونٹیوں نے جب بانی کو جھوڑ دیا اس حال میں کہ بانی مادر تھا  
ترک من بسبت فی انانِ من الور

ترجمہ:- اونیوں نے خود منہ سے بالی بیا بھول کے بڑی میں  
صوچنے اسٹھا:- " ا سخین کے میں " ترک " جھوڑنے " کے سیں -

س ۱۹۰ " ترک " سے عدول کر کے ا سخینی کے بیوں ارشاد فرمایا جائے  
ج ، " ا سخینا " سے ہزادہ ترک تھے۔ تو اس مورت میں (نامہ)  
کا معنی حاصل ہو رہا ہے۔ اور " ترک " کے ذریعہ اپنے معنی  
حاصل ہو رہے ہیں۔ تو ملامت کا قاعده سے کہ " الگانیۃ  
اباع من الہریج ":- اس وجہ سے " ا سخینا " ذکر  
لیا -

س ۱۹۱ " ان یہاڑب " تریسیب ملام میں لیا واقع ہو رہا ہے  
جع معدا مخلیل:- " ان " اپنے ملے سے ملکر " مجرور نہیں - " ان " سے  
ہے سے " حرف حب " حمزہ فضیل سے -  
جسے:- اللہ لا افعان :-

عند سبوبیہ:-  
" ان " اپنے ملے سے ملکر " منہوب " بنے گا -  
" حرف حب " فقط مفعل کے ساتھ ملکر نہیں کافی ہے -  
جسے:- واختار موسی قوہے :-

س ۱۹۲ " ما " تریسیب ملام میں لیا بن رہا ہے  
جع پہلا احتمال:- " ما " ابھا کا میں سے اس تا نے مقابل نہ  
کر کر کے معنی میں مزید بختی کر دی :- اور اس معنی کو " تقدیر "  
کرنے سے زوک دیا :-

جسے:- اعطی کتابا تا :-  
یعنی:- ای کتاب کاں :-

دوں احتمال:- " ما " زائد ہے۔ اور اس مورت میں تالیدہ بیدار کوں -  
دیں :-

خواہ تعالیٰ :- فیمار حمدہ من اللہ دکل عمران ۱۵۹

زائد سے مراد :-

زائد سے مراد پہلے سے جملے ایسا معنی ہے جو دفعہ  
نہ لیا، تو اجو معنی مراد لیا جائے :-

ہم، کو ایسے دفعہ لیا تاہل اسلو

غیر لیسا تھے ذریا جائے تاہل "غیر" کے معنی کو بخوبی مرد کے

س ۱۹ "بعوضہ" کی ترکیب "غیر مرد" اور دو کی فرائض میں ایک  
ج دو ہی ترکیب :-

"بعوضہ" عطف بیان اور "مثلہ" بیش ..

دو کی ترکیب :-

"بعوضہ" زوال حال اور "مثلہ" حال پر زوال حال  
اوہ حال ملکر، یا برب، کا مفعول ہے گا

ثیر کی ترکیب :-

"مثلہ" مفعول اول اور "بعوضہ" مفعول ثالی

دو کی فرائض :-

"بعوضہ" رفع کے ساتھ بڑھا یا سے

اس امورت میں ہو، ستراء اور "بعوضہ" بخوبی سے

اس امورت میں "ما" :-

"رفع کی امورت میں "ما" کے ۲ احتمال

ہیں :- جو رفع ذیل ہے :-

پہلا احتمال :-

"ما" محوالہ ہو گا اور اس امورت میں محوالہ

مدد اہل حذف ہو گا

جسے :- قوله تعالیٰ :- تما سالی الزکی احسن :-

دوڑا احتمال :-

"ما" محوالہ ہو گا

ثیر احتمال :-

"ما" استغفار میں ہو گا اور اس امورت میں "ما"

ستراء میں "ما" :-

بعوضہ :-

"بعوضہ" ففعول کے وزن کریے - "بعوضہ"

ہے سے - جس کا معنی "قلدرا" ہے - اہل و مفعول میں فضلت

ہے - سئیں بعد میں "ملک" کا غلبہ دیا گیا :-

